ArtHist net

Wyss, Beat: Vom Bild zum Kunstsystem. [zwei Bande] (= Kunstwissenschaftliche
Bibliothek), Koln: Verlag Walther Konig 2006
ISBN-10: 3-86560-030-1

Rezensiert von: Sven Behrisch

Beat Wyss, Kunstwissenschaftler an der Hochschule fiir Gestaltung in Karlsruhe, hat mit dem
jingst erschienen Buch "Vom Bild zum Kunstsystem" nun seinen Beitrag zur Bildwissenschaft
geleistet. Anders als mancher Kollege definiert er sich diese aber nicht nach Interessenlage
zurecht, sondern rekonstruiert die historischen Hintergriinde, welche die aktuellen Bestrebungen
einer sich von der Kunstwissenschaft absetzen wollenden Bildwissenschaft liberhaupt erst ermog-
licht haben. Zwar stimmt auch er in die an die Adresse der Kunstgeschichte gerichtete Kritik einer
"emphatischen Bildanalyse" zugunsten einer pragmatischen Analyse ein, doch geht es ihm keines-
wegs um eine neue Art des Bildverstehens, sondern um die Geschichtlichkeit des Bildverstehens -
und wie es zum Kunstverstehen wurde. Keine Bildwissenschaft also, sondern eine "Bildergeschich-
te" mochte Wyss seinen Lesern prasentieren, weshalb es auch einen Extraband mit 214 zum Teil
winzigen schwarz-weil3-Abbildungen gibt; schwarz-weil}, weil es ihm um Bilder, nicht um "Werke"
geht, und schwarz-weil als Hommage an den "Mnemosyne-Atlas" Aby Warburgs und das "Musée
Imaginaire" André Malraux, die sich Wyss nach eigenem Bekunden zum Vorbild nahm (Bd. 2, S. 9)
[1]. Das parallele "Lesen" des Text- und Tafelteils erspart zwar manches Geblatter, die erwiinschte
Wirkung einer sich in mehr oder minder groBen Abhangigkeit zum Text ergebenden Assoziations-
und Vergleichsdynamik auf visueller Ebene bleibt jedoch aus.

Damit ist bereits das zweite Erklarungsziel genannt: Eine strukturelle, komparatistische Analyse
von Bildern in den Grenzen weit gefasster "epochaler Plateaus”. In den ersten Abschnitten des
durchweg fllissig und elegant, streckenweise gar zu schmissig geschriebenen Textes nahert sich
Wyss den Bildern von drei Seiten: Zunachst stellt er die Wahrheitsfrage an das photographische
Bild und untersucht die Wandlungen seines Wahrheitsanspruchs in der Entwicklung zum heutigen
digitalen Photo. Es mag Zufall sein oder auch nicht, dass Hans Belting in seinem zuletzt erschie-
nen Werk iber "Das echte Bild" ebenfalls eine Befragung der aktuellen Bildsituation vorschaltete,
ehe sich daran die zentralen Fragen nach den historischen Echtheitsbedingungen christlicher
Kunst anschlossen [2]. Wyss will explizit an die Uberlegungen Beltings ankniipfen und dessen
zum Klassiker avancierte Studie "Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der
Kunst" die Untersuchung eben dieses Ubertrittes des Bildes in die Kunst folgen lassen [3].

Dazu greift er, die zweite Annédherung, in bewusstem Widerspruch zu Belting in die Theoriekiste
und prasentiert das triadische Zeichenmodell von Charles Sanders Peirce als analytisches Instru-
ment von Bildepochen. Der Versuch, das "kultische" Bild des Mittelalters in den Primarfunktionen
von Index und Symbol, das "rhetorische" Bild der Neuzeit von Symbol und lIkon sowie das "mecha-
nische" Bild der Moderne von lkon und Index zu interpretieren, erscheint als liberaus fruchtbar. Es
ist allerdings bedauerlich, das Wyss im historischen zweiten Teil seiner Untersuchung auf die Bil-
d-Ernte mit dem semiotischen Gerat weitgehend verzichtet hat. Man tate dem Autor allerdings

1/4



ArtHist.net

Unrecht, wiirde man diese zeichentheoretische Einteilung in Bildklassen als striktes Interpretati-
onsmodell deuten. Es geht mehr um grobe Gewichtungen als um revolutionare Paradigmenwech-
sel, wie der daran anschlieRende dritte Teil tiber die Psychologie des Bildes beweist. Was Wyss
darin aufzeigt, ist aber nicht mehr als die Befangenheit von Bildern in formalen und typologischen
Traditionen, dergestalt, dass bestimmte Erscheinungsweisen in Unkenntnis ihrer urspriinglichen
Bedeutung libernommen werden.

Das Kernstiick der Arbeit bildet der historische Teil unter der Uberschrift "Das Kunstsystem. Von
Cimabue zum Duchamp-Effekt". Es bindet nicht nur die meisten Seiten des Buches zusammen,
sondern auch dessen zwei hauptséachliche Theorie-Paten fiir den Eintritt der Bilder in das System
der Kunst. In lockerem Ton skizziert der Autor sein Unternehmen so: "Man nehme die drei Zeichen-
klassen nach Peirce, mische sie mit Luhmanns 'Kunst der Gesellschaft' und beobachte, was dabei
herauskommt." (12) Es versteht sich, dass diese Ermunterung nicht an den Leser gerichtet, son-
dern eine Selbstaufforderung des Autors ist. Bleibt die Klassifikation der Bildepochen nach Peirce
in den folgenden Ausfiihrungen aber eher im Dunkeln, er6ffnet der systemtheoretische Blick auf
den Prozess der Befreiung von Bildern aus Fremdreferenz in den geschlossenen Bereich der
Selbstreferenz (Autonomie) eine weite Sicht auf die Entwicklung dessen, was spéatestens seit
Anfang des 19. Jahrhunderts Kunst heil3t. Der entscheidende Schritt, der notwendige Bedingung
jeder weiteren eigenstandigen Entwicklung von Bildern ist, hei3t nach Wyss/Luhmann "zweite Beo-
bachtung". Als die Beobachtung der Beobachtung ist ihr Wahrnehmungsinteresse nicht auf das
"was" gerichtet, sondern auf das "wie". Auf Bilder ibertragen bedeutet das die Abkehr von einer
magischen Bildwahrnehmung, die das Bild nicht von dem unterscheidet, was es darstellt, hin zu
einer reflektierten Wahrnehmung, die eben diese Unterscheidung trifft und auf die Art und Weise
der Darstellung achtet. Dieser miihsame Prozess der Wahrnehmungsanderung, der gleicherma-
Ren auf Seiten der Bildschopfer wie der Betrachter erfolgt, markiert den Anfang der Evolution von
Bildern zu Kunstwerken. Wahrend Luhmann den Zeitpunkt dieses Ubergangs etwas vage im Spét-
mittelalter und in der Friihrenaissance sucht [4], setzt Wyss ein prazises Datum: "Zweite Beobach-
tung" habe erstmals mit der Adaption byzantinischer Bildformulare im Westen nach der Pliinde-
rung Konstantinopels durch die Kreuzfahrer im Jahr 1204 stattgefunden. "Der Schritt von der Byz-
antinik zum Byzantinismus er6ffnete die Sicht, Bilder als Bilder wahrzunehmen." (125). Ob die Nen-
nung genauer Zeitangaben fiir die Entwicklung gesellschaftlicher Prozesse sinnvoll ist, mag
bezweifelt werden. Ein gut gewahltes Beispiel ist es allemal.

Zu Recht wird betont, dass dieser Prozess, der mit der bis heute fortlaufenden Ausdifferenzierung
des Kunstsystems noch langst kein Ende gefunden hat, ein singular europaisches Phanomen ist.
Die Begriindung erfolgt in drei Abschnitten, welche das "Stammsystem Herrschaft" und die "Anleh-
nungskontexte" Wissenschaft und Okonomie des Kunstsystems beschreiben. "Anlehnungskontex-
te" sind bei Luhmann wenige bestimmte Umweltbeziehungen, durch die viele andere Beziehungen
mit dem Ziel der System-Autonomie irrelevant werden. Wyss' Verwendung des "Anlehnungskontex-
tes" ist dagegen mehrdeutig. Er definiert sie als "wahlverwandte Systeme" (180), wobei oft nicht
klar ist, ob sie aufeinander folgende Entwicklungsstufen des Kunstsystems oder gleichzeitig stabi-
lisierende Umweltfaktoren sind. Spricht er im "Anlehnungskontext Wissenschaft" davon, dass
Text und Bild "seit je verbunden sind" (194), heilt es im Anlehnungskontext Okonomie: "Erst in
Anlehnung an das Marktsystem wird Kunst zu dem, was sie heute ist." (228) [5]. So scheint es,
dass die Rede von Stammsystem und Anlehnungskontexten eher dazu dient, moglichst viele
kunsthistorische Etappen und Aspekte unter ihren Uberschriften unterzubringen, als aus ihnen her-

2/4



ArtHist.net

aus die Prazisierung und Stabilisierung des Systems zu erlautern. Mal mehr, mal weniger bekann-
te Kunstgeschichten, von der Entdeckung des Bildes als Herrschaftsinstrument im Mittelalter,
Uber die versuchte Engfiihrung von Kunst und Wissen bei Alberti, zu Martin Warnkes Thesen zum
Hofkinstler, werden in lockerer Reihung nebeneinander gestellt. Zwischen methodischem Weg
und - stets interessantem - kunsthistorischem Exkurs kann man oft nicht unterscheiden, auch
wenn der Autor in regelmaRigen Abstanden das Dargelegte an die Grundiiberlegungen Luhmanns
riickzubinden versucht. Freilich ware es unredlich, wiirde man die Auswahl der Beispiele kritisie-
ren, die ausdriicklich als "Bruchstellen" bzw. "evolutionédre Stromschnellen" (125) die Evolution der
westeuropaischen Bildkultur exemplifizieren sollen. Eine Erlauterung aber, warum nun gerade die
jeweils verhandelte Episode als Wegmarke zu betrachten ist, hatte man sich an mancher Stelle
doch gewiinscht.

Wyss schlieBt mit der Beschreibung von Kunst im Zeitalter ihrer systemischen SchlieBung. Als
starkes Argument werden die Nazarener angefiihrt, die sich als Reflex ihrer Freiheit die Auftragge-
ber imaginieren, von denen sie langst unabhangig sind: "Sie genielen eine Autonomie, gegen die
sie sich auflehnen." (257). Das Museum als Ort, der die Autonomie des Bildes inszeniert, und die
Verabschiedung von normativen Elementen aus Kunstkritik und -theorie sind weitere Indizien. Die
Autopoiesis der Kunst hat schliellich in den "ismen" der klassischen Moderne ihren sprechends-
ten Ausdruck gefunden. Kunst schaffe es, so der von Wyss zitierte Luhmann, immer wieder neu zu
sein, indem sie in hoher Frequenz immer "neue Vergangenheiten [produziert], die man so konstru-
iert, dass man sich von ihnen distanzieren kann." (271). Gerne folgt man diesen der Sache nach
bekannten Analysen, die nur in neuem Ton vorgetragen werden. Anders verhélt es sich mit der
These, die im Kunstsystem herrschende Freiheit vom Urteil (im Gegensatz zur aufklarerischen Frei-
heit des Urteils) schaffe die idealen Voraussetzungen interkultureller Kommunikation, sei gar "das
Fundament der offenen Gesellschaft" (277). Hier mochte man doch zu Bedenken geben, ob das
vorurteilsfreie Sprechen tiber und die Prasentation von Kunst, die solches Sprechen erlaubt, nicht
eher Folge als Ursache offener Gesellschaften ist. Davon abgesehen aber verzichtet Wyss' Sozial-
geschichte des Bildes auf eine Teleologie, die den derzeitigen Zustand des Bildes als Indiz fiir den
Untergang des Abendlandes oder als Symbol gesellschaftlicher Bestzustdnde missbraucht. Die
Stationen des Bildes auf dem Weg zur Kunst sind den gesellschaftlichen Parallelprozessen, um
bei der Peirceschen Einteilung zu bleiben, bestenfalls dhnlich. Wyss hat auf spannende Weise
gezeigt, wie eine historische Bildtheorie aussehen kann: Man nehme ein den Gegenstandsbereich
strukturell ordnendes Kategoriensystem (z.B. aus der Zeichentheorie), mische es mit einem
Modell, das geeignet ist, Verdnderung methodisch diszipliniert zu beschreiben (z.B. die Systemthe-
orie) und beobachte, was dabei herauskommt. Im Resultat fiigen sich Zeichen- und Systemtheorie
tatsachlich zu einer iberzeugenden historischen Bildtheorie zusammen.

Anmerkungen:

[1] Aby Warburg, Der Bilderatlas Mnemosyne, hrsg. v. H. Bredekamp, M. Diers, M. Warnke (Gesammelte
Schriften Bd. 2/1), Berlin: Akademie 2000; André Malraux, Das imaginédre Museum (Rowohlts deutsche
Enzyklopédie Bd. 39), Hamburg: Rowohlt 1957.

[2] Hans Belting, Das echte Bild. Bildfragen als Glaubensfragen, Miinchen: Beck 2005

[3] Hans Belting, Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, Miinchen: Beck

1990.

[4] Niklas Luhmann, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt: Suhrkamp 1997, S. 257ff.

3/4



ArtHist.net

[5] Dies ist die Gegenthese zu der von Martin Warnke geduRerten Ansicht, auf die hofische Kunst habe
deren Niedergang eingesetzt. Vgl. Martin Warnke, Hofkiinstler. Zur Vorgeschichte des modernen Kiinst-

lers, KéIn: DuMont 1985.

Anm. d. Red.: Diese Rezension erschien in der

ArtHist-Rezensionsreihe ,Bildtheorie”

Empfohlene Zitation:
Sven Behrisch: [Rezension zu:] Wyss, Beat: Vom Bild zum Kunstsystem. [zwei Bdnde] (=
Kunstwissenschaftliche Bibliothek), Kéln 2006. In: ArtHist.net, 16.01.2007. Letzter Zugriff 17.02.2026.

<https://arthist.net/reviews/143>.

Dieser Text wird veroffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemal dem obigen Zitationsvermerk
zuldssig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

4/4


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

