
1/4

Marin, Louis: Das Porträt des Königs, Berlin: diaphanes 2005
ISBN-10: 3-935300-62-X, 446 S., EUR 49.00

Rezensiert von: Horst Bredekamp, Humboldt-Universität zu Berlin

Die um 1960 einsetzende Epoche des "französischen Denkens" hatte darin ihre Größe und ihre
Begrenzung, dass sie alle Formen der Kultur mit der Sonde unorthodoxer Sprachtheorien durch-
leuchtete. Das hierin vielleicht schlagendste Werk, Jacques Derridas "Grammatologie", betonte
jedoch auch die Bildhaftigkeit aller Sprachformen, um einer sprachbezogenen Verdünnung vorzu-
beugen [1]. Michel Foucaults "Les mots et les choses" blieb als das zweite, nicht minder paradig-
matische Werk hinter dieser Lösung des Grundkonflikts zwischen dem Diskursiven und dem Ikoni-
schen zurück. Das berühmte, Velazquez' Las Meninas gewidmete erste Kapitel, bildete als ein selt-
sam unverbundenes Frontispiz einen Zusatz zum Text [2].

Durch Übersetzungen ist seit einigen Jahren mit dem Werk Louis Marins auch im deutschen
Sprachraum zunehmend jener Philosoph präsent, der diese Lücke so intensiv wie wohl niemand
seiner Zeitgenossen zu füllen versucht hat. Als er im Jahre 1992 starb, widmete ihm Jacques Der-
rida einen bewegenden Nachruf über das Schreiben als Trauern [3]. Das jüngste von Marin über-
setzte Buch, das vor genau fünfundzwanzig Jahren auf Französisch erschienene "Portrait des Kön-
igs", ist das Gegenstück zu Derridas "Grammatologie" insofern, als es den Kosmos der bildlichen
Repräsentationsformen in langen Anläufen von der Narration und der Theorie des absoluten Herr-
schers her durchdenkt und damit das Spezifische des Visuellen von seinem Gegenpol her entwi-
ckelt [4].

Dies geschieht in eindringlichen Analysen vorwiegend von Texten. In Blaise Pascals Fragment
über "Gerechtigkeit und Gewalt" analysiert Marin das Zusammenspiel nackter Gewalt, wie sie im
Militär als Fortsetzung eines unverstellten Körpers des Monarchen sichtbar wird, mit der imaginä-
ren Präsenz der körperlichen Vermehrung, wie sie von den Perücken bis zu den Tänzen und Ritua-
len reicht (29-63). Über Paul Pellisons Begründung einer Geschichte Ludwigs XIV. erkennt er das
Paradoxale der absoluten Macht, in ihrer Unbegrenztheit zur Selbstreflexion nicht fähig zu sein
und daher auf die dritte Person des Erzählers bauen zu müssen. Als solcher empfindet sich der
Chronist Pellison, indem er nicht allein die Fakten über Ludwig XIV. zusammenstellt, sondern ver-
schiedene Perspektiven einnimmt, wie es dem Maler möglich ist. Indem er "Ich" und "Er", Tatauge
und Zuschauer zugleich ist und sowohl den Tatort wie auch den Distanzpunkt einzunehmen ver-
steht, beansprucht er als Historiker, "mehr zu malen als zu erzählen".

Nach dieser Rekonstruktion der Notwendigkeit, dass sich die absolute Macht eines Dritten bedie-
nen muss, um sich selbst erkennen oder zumindest spiegeln zu können, macht Marin in einem
besonders poetischen Kapitel die Gegenrechnung auf, indem er Jean de La Fontaines berühmte
Fabel vom Fuchs und dem Raben als rhetorische Reflexion über die Verwandlung von Schmeiche-
lei in Käse und damit von Sprache in Nahrung analysiert. Hier zeigt sich die Lebensform einer
gewagten, weil parasitären Existenz, wie sie etwa auch in Jean Racines listigen Lobreden auf den



ArtHist.net

2/4

König aufscheint.

Zu den Glanzseiten des Buches gehört Marins Auslegung von Jacques Gombousts im Jahre 1652
vorgelegten Karte von Paris, die in all ihrer Exaktheit den symbolischen Raum unendlich gedachter
Herrschaft inkorporiert (273ff.). Dasselbe gilt für André Felibiens Beschreibung des Palastes von
Versailles, die eine gesehene und erlebte Wirklichkeit des riesigen Bauwerkes als Mikrokosmos
einer makrokosmischen Herrschaft begreift. Sie manifestiert sich eher in Festen als in Gebäuden,
weil ihr Aufführungscharakter von vornherein eine Verweisstruktur besitzt (291ff.).

Die Krönung aber bietet Marins Deutung von Felibiens Text über das Königsportrait  (333ff.).
Indem er durch das Gemälde hindurch dem Portraitierten selbst gilt, setzt er im Bildnis die Realprä-
senz des Dargestellten voraus, der seinerseits auch als Kopie des Bildes erscheint. Die beiden Kör-
per des Königs, der sterbliche, mit dem Tod verfallende Leib des Individuums und der unsterbli-
che, auf den Nachfolger übergehende Amtskörper verschmelzen. Hier schließt Marin mit Verweis
auf Pascal eine Theorie der Zerstreuung an, der zufolge dem König auferlegt ist, sich permanent
festlich und spielerisch zu betätigen, weil die Leere des Unausgefüllten zur Reflexion des mensch-
lichen Elends führt. Dies aber bedeutet den Verlust der sakramentalen Sicherheit, herrschen zu
können und die Herrschaft zu repräsentieren. Die Zerstreuung dagegen lässt den König als Herr-
scher am Leben; im repräsentativen Bildnis seiner selbst erblickt er zu jedem Moment die Möglich-
keit einer Eigenbetrachtung, die den Blick auf den leeren Kern verstellt. Die letzte Bestimmung des
repräsentativen Theaters liegt folglich darin, dem Herrscher die Möglichkeit zu verwehren, in die
Selbstreflexion abzustürzen. Es folgt dem Konzept, den Herrscher mit den Spiegeln seiner selbst
zu umstellen, um zu verhindern, dass ihm das Nichts seiner Existenz bewusst wird. Im letzten
Moment sind die repräsentativen Mittel ein Abwehrzauber gegen die reflexive Entleerung der abso-
luten Macht.

Das theoretische Vermächtnis Louis Marins steckt in der komplexen, begrifflich bisweilen hyper-
trophen Einleitung, die in immer neuen Anläufen die Politisierung aller Repräsentationssysteme
verfolgt. Wenn Macht per se keine aus sich selbst entstehende Grenze anerkennt, in der Wirksphä-
re der Taten aber mit immer neuen Hinderungen konfrontiert ist, ist es die Welt der Repräsentatio-
nen, die mit ihren Spiegel-, Verdoppelungs- und Reaktionsweisen eine Bestimmung der Herrschaft
und ihrer selbstbezogenen Binnendynamik an sich erlaubt. Es scheint, als habe Marin die absolu-
tistischen Gesten François Mitterrands, wie sie sich etwa in der Entscheidung für die glitzernde
Louvre-Pyramide Ieoh Ming Peis von 1983 verkörperten, analytisch gewittert.

Über Brücken, die Marin möglicherweise selbst nicht bewusst waren, aktualisiert er Diskussionen,
die sich in der Weimarer Republik zwischen Hans Kelsen, Carl Schmitt und Leo Strauß um die
Selbstbestimmung der frühmodernen Souveränität zuspitzten. Im Gegenzug nimmt Marin Positio-
nen vorweg, die mehr als zehn Jahre später Giorgio Agamben in seiner Theorie des Ausnahmezu-
standes eingenommen hat [5].

Der Text kommt als Übersetzung nur auf den ersten Blick zu spät. Genau fünfundzwanzig Jahre
nach seiner Erstveröffentlichung lässt er einen wissenschaftsgeschichtlichen Stellenwert erkenn-
bar werden, der gerade in seinem Anachronismus aktuell ist. Mit der These, dass die Repräsentati-
onsformen nicht etwa das Vehikel, sondern das ureigene Dominium ihres unbegrenzten Formie-
rungswillens bilden, hat Marin die substantielle Kraft alles Bildlich-Symbolischen betont. Und mit
der Rekonstruktion der Verdoppelungen des Souveräns hat er das semiologische Spiel der Reprä-



ArtHist.net

3/4

sentationsformen verkörperlicht, um die Bildpolitik in die Sphäre der Handlungen, und nicht etwa
ihrer Wiedergaben zu weisen.

Hierin liegt der methodische Stellenwert des Buches. Im Duktus der siebziger Jahre geschrieben,
wirkt vieles am Sprach- und Argumentationsstil zunächst veraltet, um sich im Gegenzug jedoch
als höchst gegenwärtig zu erweisen. Denn indem es das freie Spiel der Repräsentationsformen
als substantielle Äußerung einer so erzählerisch wie bildhaft entfalteten Macht erklärt, spricht es
gegen die Lehre, dass die frei flottierenden Zeichen des Symbolischen nur mehr ihren eigenen
Adressaten besässen. Diese Volte scheint in Marins Werk angelegt, ist aber peinlich vermieden.
Insofern handelt es sich um ein Opus, das die Postmoderne rahmt: auf sie zulaufend, ohne sie zu
bestärken, ist es zugleich ein Werk nach 9/11, weil es sich dem Luxus verweigert, eine Welt zu den-
ken, in der Zeichen und Wirkungen nicht verbunden sind. Dem freien Spiel der Codes hat sich
Marin widersetzt.

An zahlreichen französischen Texten, und so auch an Marins Hauptwerk, frappiert bisweilen, wie
autark sie sich gegenüber außerhalb ihres Sprachraumes liegenden Forschungen verhalten. Vor
allem das Fehlen von Thomas Hobbes' Kritik und Einsatz der souveränen Hoheitsmittel verblüfft.
In dieser Selbstbeschränkung liegt eine Schwäche, der die Stärke eines immer neu ansetzenden,
sich in die Probleme gleichsam hineinspiralisierenden Denkens gegenübersteht. Marins durch
Heinz Jatho hervorragend übersetzter Text ist in Teilen bis zum Ärgernis verdreht. Er birgt aber
eine Erkenntniskraft, die zu den Ausnahmeleistungen der Forschung zum repräsentativen Absolu-
tismus gehören dürfte.

Es bleibt die Betrübnis, dass ein Dialog zwischen Marin und dem früh verstorbenen Kunsthistori-
ker Stefan Germer, dessen nicht minder grandioses Werk "Kunst - Macht - Diskurs. Die intellektuel-
le Karriere des André Félibien im Frankreich von Louis XIV." [6] die historischen und bildtheoreti-
schen Seiten der von Marin durchdrungenen Phänomene zu präzisieren vermochte, nicht mehr
stattfinden konnte. Der Leser aber findet in beiden Werken sich komplementär gegenüberstehen-
de Zugänge, die gemeinsam Grundfragen der visuellen Repräsentation erschliessen.

[1] Jacques Derrida: De la grammatologie. Paris: Les Éditions de Minuit 1967.

[2] Michel Foucault: Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris: Gallimard

1966.

[3] Jacques Derrida: Kraft der Trauer. Die Macht des Bildes bei Louis Marin. In: Michael Wetzel/Herta Wolf

(Hg.): Der Entzug der Bilder, München: Fink 1994, S. 13-35.

[4] Übersetzungen und Werke von Louis Marin siehe die Gesamtbibliographie von Françoise Marin und

Pierre-Antoine Fabre unter http://diaphanes.de/pdfs/marin_biblio.pdf

[5] Siehe zuletzt Giorgio Agamben: Ausnahmezustand. Homo sacer, Teil II, Band 1, Frankfurt/Main: Suhr-

kamp 2004

[6] Stefan Germer: Kunst - Macht - Diskurs. Die intellektuelle Karriere des André Félibien im Frankreich von

Louis XIV., München: Fink 1997

Empfohlene Zitation:

Horst Bredekamp: [Rezension zu:] Marin, Louis: Das Porträt des Königs, Berlin 2005. In: ArtHist.net,

04.12.2006. Letzter Zugriff 25.01.2026. <https://arthist.net/reviews/140>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

http://diaphanes.de/pdfs/marin_biblio.pdf


ArtHist.net

4/4

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

