
1/4

Meulen, Nicolaj van der: Der parergonale Raum. Zum Verhältnis von Bild, Raum und
Performanz in der spätbarocken Benediktinerabtei Zwiefalten, Wien, Köln, Weimar:
Böhlau Verlag 2016
ISBN-13: 978-3-205-79701-2, 527 Seiten

Rezensiert von: Meinrad von Engelberg, TU Darmstadt

„Diese Studie ist wie ein Kirchenführer aufgebaut, der sich Schritt für Schritt durch einen Raum
bewegt.“ (15). Mit diesem erstaunlich „bodennahen“ Programm wird ein Buch eingeleitet, das
offensichtlich wenig gemein hat mit den taschenfreundlichen schmalen Heftchen, die man an viel-
besuchten Reisezielen erwerben kann: Der Gesamtumfang des prächtig ausgestatteten, durchge-
hend in Farbdruck illustrierten opulenten Werks mit zahlreichen vom Verfasser neu angefertigten
Aufnahmen, sechzigseitigem Quellenanhang und 1085 Anmerkungen erscheint auf den ersten
Blick eher wie eine Baumonographie, aber auch dieser Eindruck täuscht. Nicolaj van der Meulen
wahrt in seiner Habilitationsschrift, Ergebnis jahrelanger intensiver Beschäftigung mit diesem für
ihn zentralen Baudenkmal, stets den Mittelweg zwischen der eingehenden Analyse eines herausra-
genden Ensembles und dem Vorhaben, an einem konkreten Beispiel allgemeine Fragen der herme-
neutischen Methode, der Epoche und der Baugattung „Spätbarocke Klosterkirche in Süddeutsch-
land“ zu behandeln.

Die oberschwäbische Benediktinerabtei Zwiefalten (seit 1750 reichsfrei) zählt eher zu den Stiefkin-
dern der Forschung. Als überreich ausgestatteter „Spätling“ der Gattung (1744-1773) steht der
Bau meist im Schatten des prominenteren Ottobeuren, an dem vielfach dieselben Künstler mitwir-
ken.[1] Obwohl die exquisite Qualität der Ausstattung außer Zweifel steht, zeigt Zwiefalten nur
wenige innovative Züge und wird oft mit dem Vorwurf der „Überladenheit“, der aus der Balance
geratenen Relation von Architektur und Dekoration belegt (22, 343). Hierdurch erscheint die Kir-
che aber besonders geeignet, charakteristische Züge süddeutscher spätbarocker Sakralräume in
höchster Vollendung zu studieren.

Van der Meulens „Kirchenführer“-Analogie zielt auf das methodische Hauptanliegen seiner Arbeit:
Er möchte die autonome Bewegung des Betrachters im Raum als konstitutiv für die angemessene
Wahrnehmung dieser Bauten hervorheben. Hierdurch grenzt er sich von einer Hauptströmung der
Barockforschung ab, die ihre Analyse auf selbst definierte sog. „Ideal-“ oder „Hauptansichten“
stützt (z.B. Deckenfresken möglichst „unverzerrt“ senkrecht von unten und Gesamtraumperspekti-
ven bevorzugt aus der Symmetrieachse fotografiert). Dieser abstrahierenden Betrachtungsweise,
die auch ganz generell dazu neigt, eine klare Hierarchie von Haupt- und Nebenaspekten zu dekla-
rieren, also z.B. das schriftlich fixierte Programm von Gemälden für wichtiger hält als deren orna-
mentale Rahmung, setzt Van der Meulen sein Konzept des „gesamtkörperlichen Erlebens“ (11)
entgegen, das sich hierarchiefrei in einer Abfolge unterschiedlicher Seheindrücke erschließt, also
sukzessive erwandert und betrachtet sein will. Die Lesenden durchmessen somit den Kirchenbau
Zwiefaltens vom Klosterhof über die Fassade durch die Vorhalle ins Langhaus, verweilen vor der
Kanzel, betrachten die Seitenkapellen, wenden sich um zur Orgelempore, studieren das Ensemble



ArtHist.net

2/4

der Altäre im Querhaus und beenden ihren Rundgang im Chorgestühl der Mönche vor dem Hochal-
tar.

„Raum“ wird hierbei nicht als Synonym für die durch Architektur geformte steinerne Hülle, sondern
als „eine im Bewegungsakt erst entstehende, veränderliche Konstellation“ (21f.) verstanden. Diese
Deutung steht im Gegensatz zu den geläufigen, eher zweidimensional gedachten Lesarten des
barocken Kirchenraums als „bildhaft“ und „malerisch“ (95-102, 124). Der im Untertitel verwendete
Begriff „performativ“ meint hierbei nicht, wie vielleicht zu erwarten, die bauzeitliche Liturgie, son-
dern die individualisierte, „prozessual-ambulative“ Bewegung (24) des einzelnen, durchaus heuti-
gen Betrachters (170, 226). Deshalb wird auch die geläufige Theater-Metapher (die ja einen festen
Betrachterstandpunkt und eher passiven Zuschauer voraussetzt) relativiert (250f.).

Dieses Raumverständnis erklärt auch, warum der Anteil des Architekten Johann Michael Fischer,
des genuin raumbildenden Künstlers eine merkwürdig untergeordnete Rolle in der Analyse spielt.
Man merkt dem Verfasser die tiefe Verwurzelung in der Basler Bildwissenschaft an. Während zu
den Fresken und Prinzipalstücken durch ein aufgelegtes Koordinatensystem und Benennung aller
Figuren sehr nützliche Schemazeichnungen angeboten werden (z.B. 106, 234), muss man sich prä-
gende Charakteristika der Raumstruktur, z.B. die starke Separierung von Vorhalle und Mittelschiff
durch eine nahezu geschlossene Trennwand, selbst aus den Fotos (126) erschließen, weil der
abgebildete Grundriss (108) als Schnitt auf Höhe der Empore dies nicht zeigt.

Die Freskenanalysen zählen zu den Stärken des Textes, weil sich der Verfasser hier scheinbaren
Eindeutigkeiten verweigert: Er zeigt die Deckenbilder vielmehr aus wechselnden, auch unkanoni-
schen Perspektiven (24, 167-169, 300f.) und betont die „Vielzahl heterogener Ansichten, die es
dem Betrachter überlassen […] das Bild vor sich in Varianten entstehen zu lassen.“ (199). Im
Anhang transkribiert der Autor die zahlreich erhaltenen Konzepte zum Bildprogramm (405-462),
aber erhebt diese nicht zum Generalschlüssel des Verständnisses eines komplexen Raumkunst-
werks. Zugleich nehme aber auch die Bildgestaltung direkten Einfluss auf das Bewegungsverhal-
ten der Besucher, die sich das Kuppelfresko z. B. durch einen spiralartigen Weg erschließen müss-
ten (299-322). Diese spezifische Form der Bewegung, die nicht nur physische Dynamik (Kinesis)
ist, sondern eine zielgerichtete Wirksamkeit entfaltet, nennt van der Meulen mit Bezug auf Aristote-
les‘ Nikomachische Ethik Enérgeia (169, 338).

Van der Meulen bietet als Frucht seiner jahrelangen, intensiven Studien des Raumes viele interes-
sante Detailbeobachtungen, ohne sie gleich mit einer scheinbar zwingenden Deutung „festnageln“
zu wollen, so z. B. die geradezu spotartige Beleuchtung des Madonnengnadenbildes am Chorgit-
ter durch die Abendsonne am Patronatsfest Mariae Geburt, dem 8. September (174f). Er schreibt
der für eine Klosterkirche eher ungewöhnlichen Marienwallfahrt eine hohe Relevanz für seine Rau-
minterpretation zu, räumt aber ein, dass der spät eingerichtete Kult nur lokale Bedeutung erlangte
(29-32, 170ff., 196). Die Frage der Händescheidung oder klaren Zuordnung der ästhetischen Kon-
zepte zu einem „Hauptverantwortlichen“ (Künstler oder Auftraggeber) spielt für seinen Deutungs-
ansatz aus der Betrachterperspektive eine untergeordnete Rolle (90).

Statt einer strengen, didaktisch scheinbar eindeutigen Hierarchie der Themen und Darstellungen
erkennt Van der Meulen (mit Bezug auf Wölfflin) das genaue Gegenteil, nämlich die „Unerschöpf-
lichkeit der möglichen Bilder“ in einem so überreich dekorierten Raum, als die intendierte Qualität
spätbarocker Sakralkunst: „Eine Seherfahrung, die zu keinem Endpunkt gelangt […] das warme Pri-



ArtHist.net

3/4

ckeln inmitten der staunenswerten Unermesslichkeit des Ganzen“ (23-25). Hierfür prägt er den
sperrigen Terminus des „Parergonalen Raums“ [2] und erläutert diese Begriffsfindung wie folgt:
„Das parergonale Motiv ist weniger ein Etwas, es beschreibt vielmehr die Struktur einer unabsch-
ließbaren, aus der Bewegung hervorgehenden Sehlektüre (281).“ Im Gegensatz zu den geläufigen,
hier aber in ihrer Aussagekraft relativierten Deutungsmodellen, z. B. „Bel composto, Suche nach
Einheit, Synästhesie, Bildraum“ oder „Gesamtkunstwerk“ (225-230) zielt das Parergon-Modell auf
das wechselseitige und offene Sich-Kommentieren aller Raum- und Bildelemente, wobei deren
Hierarchie – was ist jeweils „Ergon“, was „Pargergon“? – nicht feststeht, sondern vom Betrachter
jeweils neu und individuell komponiert wird: Der Sakralraum „[…] kennt auch kein Zentrum mehr,
von dem aus sich alles erklärt, sondern strebt eine Dezentralisierung an, die das Gesehene als
dynamisches Beziehungsgefüge erlebbar macht. Die Fresken verhalten sich parergonal zur Archi-
tektur, wie sich der Stuck parergonal zum Fresko verhält und so fort […] Der Raum ist mir nicht als
‚Raumbild’ gegenübergestellt, vielmehr erlebe ich ihn von innen her. In der Eigenbewegung werden
der Raum der Darstellung (Architektur) und die ‚dargestellten Räume’ (Bild, Plastik etc.) miteinan-
der verwoben. […] Der barocke Raum ist somit ein Leibraum […].“ (229f).

Ein gutes Beispiel für diese Lesart gibt die Analyse des Josefsaltars in einer Seitenkapelle, bei
dem man die Interaktion der in Polierweiß gefassten vollplastischen Assistenzfiguren entweder
aufeinander oder auf das zwischen ihnen befindliche Altargemälde beziehen kann (270-277). Die
Botschaft des Hochaltars ist ohne eine Gattungsgrenzen überschreitende Deutung gar nicht ver-
ständlich, denn er zeigt die Statue des Hl. Matthäus, der vom ihm gegenüber schwebenden, eben-
falls vollplastischen Engel auf das zwischen den beiden angebrachte Leinwandbild des apokalypti-
schen Weibes verwiesen wird: Eine visionäre Szene, welche der Apostel in seinem Buch – lesbar
ist hier eine Passage aus Mt. 1,18-21 - mit der Gottesmutter assoziiert. Van der Meulen deutet das
Programm (mit Verweis auf ein Konzept von 1747, 435) somit als „Traum Josefs von der Mutter-
schaft Mariens.“ (374-389).

Zu den – zumindest in den Augen des Rezensenten – weniger überzeugenden Eigenarten des
Buches zählt die geradezu barocke Überfülle an Verweisen auf die ubiquitären ‚Autoritäten‘ der
aktuellen „spatial/pictorial/cultural“ etc.-turn-Debatte. Natürlich darf Deleuzes „Falte“ nicht fehlen
– wobei sogar die Assoziation mit dem Ortsnamen nicht verschmäht wird (26f.) – , Derrida, Fou-
cault, Benjamin, van Gennep, de Certeau und Borges werden ebenso zur Deutung Zwiefaltens her-
angezogen wie Aristoteles, Quintilian, Cusanus, Fludd, Leibniz, Kant, Hirschfeld, Burke, die Ignatia-
nischen Exerzitien oder Albertis Ornament-Theorie. Hierbei verliert sich der Verfasser gelegentlich
in Exkursen zu Exkursen, deren konkreter Bezug zum Hauptthema nicht immer einleuchtet (z.B.
140-147 zu Hand und Auge im Kontext der Ohrenbeichte und zu den Uterus-Assoziationen des
Grottenmotivs). Stattdessen hätte man in diesem Kapitel vielleicht lieber eine detaillierte Beschrei-
bung und ikonographische Analyse der in der Tat bemerkenswerten Beichtstühle gelesen.

Der Vorteil des iterativen „Kirchenführer“-Konzeptes liegt klar auf der Hand: Der Bau wird als Folge
jeweils separat betrachteter Raumkompartimente erschlossen; dies bewirkt aber, dass naheliegen-
de Assoziationen, die verschiedene Raumteile zusammenbinden, nicht thematisiert werden. So fin-
det sich das Motiv der Wiedererweckung von Toten und der Neubekleidung ihrer Knochen mit
Fleisch an  drei  verschiedenen Orten  (der  Kanzel  (Kap.  9),  bei  den Hl.  Leibern  im Querhaus
(Kap.14) und im Chorfresko (Kap. 15)), ohne dass dieser Zusammenhang explizit benannt würde.
Andere, für den „parergonalen“ Deutungsansatz durchaus interessante Aspekte wie die Vorsatzbil-



ArtHist.net

4/4

der, welche die prächtig geschmückten Katakombenheiligen in ihren Glasschreinen an Werktagen
verdecken und zugleich abbilden, werden nur beiläufig erwähnt, aber nicht als spezifisches Bild-
mittel diskutiert (327-333).

Abschließend kann das betrachterzentrierte „Parergon“-Konzept van der Meulens als ein hochin-
teressanter neuer Deutungsansatz für jene komplexen Raumkunstwerke des süddeutschen Spät-
barock bewertet werden, auf die eine am Modell des Gesamtentwerfers Bernini entwickelte „Bel
composto“-Lesart nicht sinnvoll anzuwenden ist. Ob der Begriff über diese Baugattung hinaus her-
meneutisches Potential besitzt, muss sich noch erweisen. Das reichhaltige Bild- und Quellenmate-
rial dürfte aber zweifellos für alle interessant sein, die sich – vielleicht unter ganz anderen Aspek-
ten – zukünftig mit Zwiefalten beschäftigen wollen.

Anmerkungen:

[1] Zu Ottobeuren vgl. Gabriele Dischinger: Ottobeuren. Bau- und Ausstattungsgeschichte der Klosteranla-

ge 1672 – 1802, 3 Bde., St. Ottilien 2011.

[2] Definition des „Parergon“ nach Ulrike Dünkelsbühler: Kritik der rahmenden Vernunft. Parergon-Vernunft

nach Kant und Derrida, München 1991, S. 30: Ein „Nebenwerk, nicht zur Hauptsache gehörig“ (Van der Meu-

len S. 211, Anm. 589). „Das „Werk“ (ergon), ein vermeintliches Zentrum, löst sich bei Betrachtung auf in

eine parergonale Operation“ (282). „[…] ihrer Struktur nach ist sie aber unabschließbar, weil im Innenraum

von Zwiefalten jedes Ergon das Parergon eines anderen Ergon ist.“ (343).

Empfohlene Zitation:

Meinrad von Engelberg: [Rezension zu:] Meulen, Nicolaj van der: Der parergonale Raum. Zum Verhältnis von

Bild, Raum und Performanz in der spätbarocken Benediktinerabtei Zwiefalten, Wien, Köln, Weimar 2016. In:

ArtHist.net, 02.05.2017. Letzter Zugriff 17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/13912>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

