
1/4

Zaru, Denise: Art and Observance in Renaissance Venice. The Dominicans and their
artists (1391 - ca. 1545) (= I libri di Viella), Roma: Viella 2014
ISBN-13: 978-88-6728-338-5, 371 S.

Rezensiert von: Yvonne Arras, Tübingen

„Bildpolitik“ und „Ordenspropaganda“ verbindet die Forschung gewöhnlich mit den Franziskanern,
die in der Literatur überhaupt präsenter sind als die Dominikaner. Es ist natürlich nicht so, dass
Kunst aus Dominikanerklöstern nicht interessierte. Merkwürdig ist nur, dass dabei selten die Pro-
venienz, noch seltener der ordensgeschichtliche Kontext Einbezug findet. Auch scheint man bei
den Dominikanern lange Zeit  keinen eigentlichen Anlass zur  Entwicklung visueller  Strategien
zwecks Propagierung religiöser Vorstellungen gesehen zu haben. Doch mit der Entdeckung der
dominikanischen Ordensreform als Forschungsfeld scheint sich der kunsthistorische Interessens-
horizont erweitert zu haben. Davon zeugt auch vorliegendes Buch über das vor dem Hintergrund
der Observanzbewegung der Dominikaner betrachtete Kunstschaffen im Venedig des 15. und 16.
Jahrhunderts. Es handelt sich um die Dissertation von Denise Zaru, 2011 an der Universität Lau-
sanne verteidigt, 2014 erschienen. Einleitend (9-20) stellt die Autorin denn auch klar heraus, dass
zwar etliche Studien zur venezianischen Kunst der Renaissance vorlägen, aber „none has attemp-
ted to explain the role of the Dominicans“ (9). Es sei diese Lücke („lacuna“), die sie füllen will, „in
order to bring to light its [the Dominican Observance's] contributions to changes in the religious
image, both for public and private use as well as to examine its role in the creation of an image
which must satisfy not only religious criteria but also those of art” (12).[1]

Das Buch hat fünf Kapitel nebst Einleitung und Schluss und wird durch Bibliographie, Quellenan-
hang, Orts- und Namensindices sowie Bildseiten mit 228 s/w-Abbildungen und 22 brillanten Farb-
tafeln komplettiert.

Das 1. Kapitel (21–63) ist historisch orientiert. Zunächst werden ausgewertete Quellen erläutert,
da nirgends die komplette zeitgenössische Ausstattung in situ erhalten ist. Zaru nutzt auch unpub-
liziertes Material, das sie im Anhang ediert (253–302). Dann geht es um Geschichte, Bau- und Aus-
stattungsgeschichte der vier dominikanischen Klöster Venedigs (SS. Giovanni e Paolo, S. Pietro
Martire in Murano, S. Domenico di Castello und Corpus Domini). Im Blick auf den weiteren Verlauf
der Arbeit ist hier relevant, dass zwar alle drei Brüderkonvente 1394 bis 1398 observant reformiert
wurden, das Frauenkloster Corpus Domini gar eigens zwecks Verbreitung der Observanz unter
den lombardischen Dominikanerinnen gegründet. Doch nur SS. Giovanni e Paolo (Zanipolo) wech-
selte Mitte des 15. Jahrhunderts gleichsam die Fronten, schloss sich wieder den Nicht-Observan-
ten an und wurde – wie Zaru treffend bemerkt – „a veritable bastion of Conventualism“ (203).

Kapitel zwei (65–74) befasst sich mit kunsttheoretischen Fragen. Dabei werden die wichtigsten
Schriften der in der ersten Hälfte des 15. Jh. federführenden Ordensreformer Norditaliens, Giovan-
ni  Dominici  (1356–1419),  Tommaso  Caffarini  (um  1350–1434)  und  Antoninus  Pierozzi
(1389–1456), auf ikonographische Vorstellungen hin durchleuchtet. Dass sich unter diesen mit



ArtHist.net

2/4

Antoninus, Erzbischof von Florenz, zudem filius des Predigerkonvents in Fiesole, ein Nicht-Vene-
zianer findet, rechtfertigt Zaru mit dem Hinweis auf dessen Bedeutung für die dominikanische
Observanzbewegung (72). Der Sienese Caffarini und der Florentiner Dominici hatten dagegen
öfters mit Venedig zu tun, und waren u.a. Mitbegründer des Corpus Domini-Konventes. Ausgewer-
tet wurden z.B. Dominicis „Regula del governo di cura familiare“, Pierozzis „Summa theologica“
und Caffarinis Schriften zur Propagierung des Kults Katharinas von Siena. Ergebnis ist, dass die
Dominikanerobservanz vor allem auf Schlichtheit und realistischer Darstellung Wert legte (72),
letzteres ist im Sinne von „wahr“ gemeint. Zaru bündelt diese Auffassung in das Axiom „simple
images, true images“ (65). Pierozzi habe dabei das Gewicht auf biblische Szenen gelegt, Dominici
und Caffrini hätten Heiligendarstellungen bevorzugt (74).

Das 3. Kapitel (75–141) widmet sich einem großen Thema der Dominikanerobservanten: der cura
monialium. Hier steht selbstredend Corpus Domini im Fokus. Dass dieser Abschnitt mit 66 Seiten
trotz zerstörtem Kloster recht umfangreich ausfällt, begründet sich nicht zuletzt darin, dass es mit
dem Paliotto von Catarino Moranzone und Bartolomeo di Paolo (Venedig, Museo Correr, 1395/97)
und Andrea di Bartolos Tafel mit Katharina und vier Seligen Dominikanerinnen (Venedig, Galleria
dell’Academia, 1395/99) die ältesten im Kontext der Reform entstandenen Bilder überliefert. Zaru
diskutiert hier, ob sich diese und spätere Bilder mit den festgestellten ikonographischen Vorgaben
in Einklang bringen lassen oder nicht. Da in der visuellen Sphäre von Corpus Domini die Kathari-
na-von-Siena-Thematik wohl besonders präsent war, ruht hierauf der Schwerpunkt des Kapitels.
Zaru resümiert, dass die Entwicklung der Ikonographie der Sienesin „a veritable Bildpolitik of the
Observant Dominicans“ zeige (141).[2] Und zwar insofern, dass einerseits weniger Katharinas (kir-
chen-)politische Aktivität im Fokus stand, sondern vielmehr ihre Gottesliebe („amor Dei“). Anderer-
seits weisen die Objekte viele Heiligendarstellungen auf und haben eine klare Komposition: „no
superfluous detail must divert the faithful’s attention from devotion.“(141)

Es folgt ein kurzes 4. Kapitel (143–161), das den Gedanken des amor Dei im Sinne der caritas ver-
folgt. Hier stehen sogenannte Andachtsbilder im Vordergrund, die Zaru aber nicht so nennt, son-
dern u.a. als „pictures for private devotion“ oder mit „works made for individual devotion“ umsch-
reibt.  In der dominikanischen Tradition reicht der Gebrauch solcher Bilder bis in die Frühzeit
zurück; bereits Gérard de Frachet bezeugt sie in seinen „Vitae fratrum“. Für Venedig schöpft Zaru
vor allem aus Lorenzo Lottos „Libro di spese diverse“. Allerdings bekennt die Autorin hier die
Schwierigkeit, solche Bilder in überlieferten Beständen zu identifizieren, wenn diese denn über-
haupt erhalten sind.

Beträchtlich gewichtiger ist das umfangreiche 5. Kapitel (163–242). Es thematisiert die Einbet-
tung der Dominikaner in die städtische Gesellschaft. Schauplatz ist hier Zanipolo und das große
Glasfenster im Querhaus. Zaru gelangt zu der Auffassung, dass das Fenster „reflects the ties that
the Conventual Dominicans held with the political authorities“ (163, 169, 187 usw.). Laut Zaru sei-
en Venedigs führende politische Eliten im Gegensatz zu jenen in Mailand oder Florenz nicht auf
Seiten der Observanten zu suchen, sondern auf jener der Nicht-Observanten. Die Autorin schildert
detailliert die Verbindungen zwischen den nicht-observanten Brüdern und der städtischen Ober-
schicht, was u.a. in den Grabdenkmälern zum Ausdruck komme. In den unruhigen Zeiten Ende
des 15. Jahrhunderts verherrliche das Fenster den Stolz und den Glanz der Republik. Die Frage,
warum sich Venedig den nicht-observanten Ordensleuten zuwandte, Mailand und Florenz dage-
gen den Observanten, reißt Zaru kurz im Rahmen eines Vergleichs mit der Situation bei den Fran-



ArtHist.net

3/4

ziskanern an (188–190), aber ohne endgültige Antwort. Schließlich widmet sich die Autorin dem
Kampf („struggle“), den sich die Observanten um SS. Giovanni e Paolo lieferten, und die künstleri-
schen Auswirkungen hieraus.

Das Gewicht, das das letzte Kapitel hat, hätte an sich einen anderen Buchtitel erfordert. Denn es
geht Zaru eben nicht nur um die Observanten. Ferner hätte in diesem Kapitel ein Vergleich mit
Städten jenseits der Alpen weitere Erkenntnisse zu Tage fördern können. Dort gibt es eine Debatte
zur Frage, warum die eine Stadt/Landesherrschaft/etc. die Observanten, die anderen aber die
Gegenpartei förderte.[3] Bezüglich der von Zaru vorgeschlagenen Gründe (u.a. Ablehnung obser-
vanter Kontrolle, keine Fremden in der Stadt) und der Rolle des Klosters in der Stadt könnte etwa
ein Vergleich mit Augsburg gewinnbringend sein; die Entwicklungsmuster scheinen ähnlich zu
sein.

Sodann präsentieren Dominici, Caffarini und Pierozzi das Spektrum der schriftstellernden Obser-
vantenprominenz nicht vollständig. Wenn schon mit Antoninus ein Florentiner auftreten darf, hätte
auch sein Nachfolger als Prior von San Marco einbezogen werden müssen: Savonarola, gleich-
sam der Gipfel der Dominikanerobservanz. Ihn in die letzte Fußnote des Kapitels (74, Anm. 37) zu
verbannen, ist wie auf halbem Wege Halt zu machen. Zumal Pierozzi und Savonarola derselben
ideellen Überzeugung waren.

Schließlich bleibt hier, wie überhaupt in der Literatur, das Problem unberührt, wie es sein kann,
dass Katharina von Siena als Drittordensfrau streng klausurierten Nonnen vorbildlich sein soll. Ihr
Lebensstil stand in Widerspruch zu dem observanter Schwestern. Zaru scheint sich des Problems
bewusst, da sie einmal den bemerkenswerten Ausdruck der „contemplative activity“ (113) verwen-
det. Und wohl deswegen erscheint ihr der Aspekt der Gottesliebe als besonders wichtig: Es bleibt
nichts anderes übrig.

Insgesamt zeigt die Arbeit vor allem: Die dominikanische Ordensreform ist im venezianischen
Kunstschaffen als signifikanter Faktor anzusehen. Insbesondere funktionierte die observante Bild-
politik dort, wo es den geringsten Widerstand gab: In den Frauenklöstern. Als ein deutliches Merk-
mal des Nichtobservantentums erscheint dagegen die Verflechtung mit politischen Funktionsträ-
gern.

Besonders hervorzuheben ist,  dass erstmals überhaupt die Kunstpraxis der nicht-observanten
Dominikaner ausführlich und vor allem unvoreingenommen behandelt wird. Dieser Weg sollte ver-
folgt werden. Insbesondere hieraus und weil das Buch viele kluge Beobachtungen enthält und
Kenntnisreichtum der Materie offenbart, resultiert seine Bedeutung.

Anmerkungen

[1] Die Arbeit von Ingonda Hannesschläger (Konvente der Dominikanerobservanten in Norditalien, c.

1390-1550. Neue Aspekte zu Architektur und Ausstattung, in: Bettelorden in Mitteleuropa. Geschichte,

Kunst, Spiritualität. Referate der gleichnamigen Tagung vom 19.-22.3.2007 in St. Pölten, hg. v. Heidemarie

Specht/Ralph Andraschek-Holzer, St. Pölten 2008 [Beiträge zur Kirchengeschichte Niederösterreichs 15/-

Geschichtliche Beilagen zum St. Pöltener Diözesanblatt 32], S. 449-91), die v.a. anhand venezianischer

Klöster argumentiert und im Wesentlichen auf dasselbe zielt, kannte Zaru laut ihrer Bibliographie nicht.

[2] Bildpolitik im Original kursiv gesetzt, S. 141.



ArtHist.net

4/4

[3] Vgl. dazu etwa Bernhard Neidiger: Die Observanzbewegungen der Bettelorden in Südwestdeutschland,

in: Rottenburger Jahrbuch für Kirchengeschichte 11 (1992), S. 175-196, der diese Frage an den Beispielen

Basel, Bern, Straßburg und Zürich erörtert. Auch die Sozialgeschichte diskutiert das Problem, vgl. z.B.

Sigrid Hirbodian: Dominikanerinnenreform und Familienpolitik. Die Einführung der Observanz im Kontext

städtischer Sozialgeschichte, in: Schreiben und Lesen in der Stadt. Literaturbetrieb im spätmittelalterli-

chen Straßburg, hg. von Stephan Mossmann, Nigel F. Palmer und Felix Heinzer, Berlin/Boston 2012 (Kultur-

topographie des alemannischen Raums 4), S. 1-16.

Empfohlene Zitation:

Yvonne Arras: [Rezension zu:] Zaru, Denise: Art and Observance in Renaissance Venice. The Dominicans

and their artists (1391 - ca. 1545) (= I libri di Viella), Roma 2014. In: ArtHist.net, 12.11.2016. Letzter Zugriff

16.02.2026. <https://arthist.net/reviews/13539>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

