
1/3

Schrader, Monika: Laokoon - "eine vollkommene Regel der Kunst". Ästhetische
Theorien der Heuristik in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts: Winckelmann,
(Mendelssohn), Lessing, Herder, Schiller, Goethe (= Europaea memoria), Hildesheim
[u.a.]: Georg Olms Verlag - Weidmannsche Verlagsbuchhandlung 2005
ISBN-10: 3-487-12909-4, 194 S., EUR 29.80

Rezensiert von: Christoph Schmälzle

Knapp zehn Jahre lang kündigte der Georg Olms Verlag ein Buch über"Grenzbestimmungen der
Künste" an. Von der Autorin Monika Schrader zur Laokoon-Studie umgearbeitet, konnte es schließ-
lich 2005 erscheinen. Vorbild für den Kunstgriff, Überlegungen zur Mediendifferenz antiquarisch
einzukleiden, um ihre Popularisierung zu fördern, ist kein geringerer als Gotthold Ephraim Lessing:
Die Winckelmann-Polemik, mit der sein 'Laokoon' von 1766 beginnt, ist der berühmten trockenen
Schlußkette des 16. Kapitels entstehungsgeschichtlich nachgeordnet. In der rhetorischen Sukzes-
sion seines Buches aber gibt sie die ideale Einleitung für die nachfolgenden semiotischen Deduk-
tionen ab.

Lessing, der mit seiner auf einer rechts-links-Vertauschung basierenden Deutung des Borghesi-
schen Fechters den Widerstand der Fachleute herausforderte, war sich seines Anschauungsdefi-
zits gegenüber Winckelmann durchaus bewußt und verschob die Auseinandersetzung auf ihm ver-
trautes, literarisches Terrain. Ihn interessierten weniger die Altertümer in Rom als die medienspezi-
fischen Bedingungen, denen Kunst und Literatur im Rahmen einer Wirkungsästhetik des Mitleids
gehorchen. Während Lessing an vielen Stellen buchgelehrte Präzisierungen Winckelmanns gelin-
gen, frappiert Schrader den wohlwollenden Leser in allen Wissensbereichen mit vermeidbaren Feh-
lern. Sie verlegt den Fundort der Laokoon-Gruppe nach "Vincoli" und damit in eine fiktive italieni-
sche Kommune (S.11, Anm.3). Tatsächlich wurde die Gruppe in Rom gefunden, und zwar auf dem
Oppius-Hügel, nahe der Kirche S. Pietro in Vincoli. Auch philologische Angaben sind häufig unge-
nau oder falsch. Goethes Übersetzung der Autobiographie Benvenuto Cellinis mutiert zur "Abhand-
lung" (S.150). Das von Cellini zitierte, topische Urteil Primaticcios, der Laokoon gehöre zu den
schönsten Antiken Roms, legt Schrader Goethe in den Mund, so wie sie das Athenaeums-Frag-
ment 310 Friedrich Schlegel statt August Wilhelm zuschreibt (S.175).

Dennoch soll ein Buch, das zur Geschichte der Ästhetik beitragen will, nicht auf seine geringe phi-
lologische Zuverlässigkeit reduziert werden. "DieÄsthetik des 18. Jahrhunderts lässt sich am Bei-
spiel einer am einzelnen Kunstwerk selbst begründeten Theoriedebatte zu Verfahren poetischer
Heuristik konkretisieren" (S.13, Anm. 12), lautet Schraders Grundthese. Ihre Absicht ist, den Wan-
del des ästhetischen Diskurses im Spiegel der Laokoon-Deutungen zu betrachten, mit besonde-
rem Blick auf den Stellenwert des Pathos in den einzelnen Kunstkonzeptionen. Eine Gesamtdar-
stellung, die die spezifisch deutsche Laokoon-Debatte systematisch auf ihr Verhältnis zum Gegen-
stand befragt, wäre in der Tat ein Desiderat.

Aber Schraders Einleitung verspricht mehr, als ihr Buch einlöst. Statt einer gründlichen Untersu-



ArtHist.net

2/3

chung ausgewählter Laokoon-Deutungen überzieht sie die im Titel genannten Autoren mit einem
von  Lessing  abstrahierten  Raster,  das  dieästhetischen  Positionen  als  Systeme  vergleichbar
machen soll. Die konkreten Wechselbeziehungen zwischen Kunsterfahrung, Kunstbeschreibung
und Theorie kommen nicht zur Sprache. Vielmehr sucht Schrader unter der Überschrift"Kriterien
der Komparatistik" (S.40, 63, 66, 143, analog S.42, 117) nach den"Grenzbestimmungen der Küns-
te", die sich aus dem jeweiligen "Kunstbegriff" ergeben. Folgerichtig tritt Mendelssohn (auf dem
Buchtitel eingeklammert) als Ideengeber der Semiotik im Lessing'schen Laokoon in Erscheinung,
aber die prominente Stelle, an der er sich in den 'Morgenstunden' über den troianischen Priester
aus Marmor äußert, fällt unter den Tisch.

Daß es um die Laokoon-Gruppe gar nicht geht, bestätigt der Blick auf Schraders Literaturliste und
ihre Angaben zum Forschungsstand. Schrader bibliographiert vollständig die neueren semioti-
schen Sammelbände, für die das Kunstwerk in der Nachfolge Lessings emblematisch den Kunst-
vergleich meint. Relevante Arbeiten zur Rezeption der Skulptur sind aber, mit Ausnahme der Goe-
the-Philologie, nur unvollständig nachgewiesen. Schraders Buch ähnelt am ehesten Horst Althaus'
nach wie vor empfehlenswerter Studie 'Laokoon. Stoff und Form' (München 1968, zweite, erweiter-
te  Auflage  Tübingen  2000),  die  keineswegs  vorrangig  "kunsthistorisch  orientiert"  ist  (S.17,
Anm.24). Die anderen Überblickswerke, in deren Kreis sich Schraders Schrift ideal hätte einfügen
können, sind ihr offensichtlich entgangen: die Dissertation von Bettina Preiss mit ihrem reichen
Anhang (Alfter 1992), Salvatore Settis' Laokoon-Sammelband (Rom 1999), die von Élisabeth Décul-
tot herausgegebene interdisziplinäre Tagungsdokumentation (Paris 2003).

Aufhänger der vorliegenden Arbeit ist Winckelmanns Aussage, die Laokoon-Gruppe, das Kern-
stück des klassizistischen Kanons, habe bereits den alten Römern als Richtschnur und "vollkom-
mene Regel der Kunst" gedient. Schrader notiert hierzu: "Seit Winckelmann wird dabei das einzel-
ne Werk zugleich als Fallbeispiel eines 'Allgemeinen' reflektiert." (S.20). Das ist unscharf sowohl
vor dem Hintergrund der Laokoon-Rezeption als auch hinsichtlich der Geschichte des ästheti-
schen Denkens. Nobilitiert durch Plinius' emphatisches Lob, zu dem Schrader schweigt, bean-
sprucht die Laokoon-Gruppe seit ihrer Wiederentdeckung 1506 den Rang des schlechthin exempla-
rischen Kunstwerks. Winckelmanns Diktum rekurriert auf einen Topos der Kunstliteratur. Daß jede
klassizistische Ästhetik per definitionem ihr Ideal in überlieferten Vorbildern materialisiert sieht,
ist so banal wie die Einsicht, daß ästhetische Reflexion schon immer zwischen dem Besonderen
des Einzelwerks und dem Allgemeinen ihrer Argumente zu vermitteln hatte. Glaubt man der Einlei-
tung, wollte Schrader ausgehend von Winckelmann und der Laokoon-Gruppe über normative Äst-
hetiken des 18. Jahrhunderts schreiben. Kenntnisse der älteren Kunstliteratur und Poetik, aber
auch der  akademischen Diskussion über  die  Laokoon-Gruppe im Europa der  Frühen Neuzeit
wären zu diesem Zweck hilfreich gewesen.

Die Häufung philologischer Nachlässigkeiten erscheint angesichts des spürbaren Mangels an Kon-
text- und Orientierungswissen in einem anderen Licht. Die Berücksichtigung neuerer, kommentier-
ter Textausgaben – man denke an Walther Rehms 'Kleine Schriften' (Berlin 1968, zweite Auflage
2002) oder die 'Bibliothek der Kunstliteratur' (Bd.2, Frankfurt am Main 1995) – hätteüber Eiseleins
längst historische Edition und Carl Justis Biographie hinaus geführt und manche Unklarheit besei-
tigt. Gleiches gilt für die grundlegenden Forschungen Élisabeth Décultots, die Schrader entgangen
sind. Die Verwirrung hinsichtlich Genus und Endung von gr. parenthyrsos, die auf eine fragwürdige
Konjektur bei Eiselein zurückgeht, ist Ausweis oberflächlicher Lektüre selbst der an dieser Stelle



ArtHist.net

3/3

benutzten, einschlägigen Sekundärliteratur (S.29, Anm.33).

Den sachlichen Mängeln entspricht eine schwammige Sprache, die durch die dauernde Verwen-
dung des Wortes "Begriff" nicht präziser wird. Zu Schraders terminologischen Eigenheiten gehö-
ren die Rede von der poetischen bzw. künstlerischen "Heuristik" – was damit gemeint ist, wird nir-
gends erklärt - und die Marotte, mit "Komparatistik" nicht wie allgemein üblich das Universitäts-
fach "Vergleichende Literaturwissenschaft" zu bezeichnen, sondern den Kunstvergleich, immerhin
ein Teilaspekt der Disziplin.

Schraders Buch ist symptomatisch für den philologischen, ausschließlich an Lessing geschulten
Teil der deutschen Laokoon-Forschung. Daß sie eine Stelle, an der Schiller sich über die Lao-
koon-Episode bei Vergil äußert, versehentlich auf seine Deutung der Skulptur bezieht, belegt jene
Gegenstandsferne, die schon die Laokoon-Debatte im 18. Jahrhundert geprägt hat (S.125f.). Die
Distanz zu den Quellen aber verträgt sich schlecht mit der Programmatik, Kunsttheorie im Spiegel
der Kunstbeschreibung sichtbar zu machen. Daß Vergil (wie Plinius) hier gänzlich fehlt, verwun-
dert: Der von Winckelmann angestoßene und durch Lessing kanonisierte Gedanke der Medienkon-
kurrenz  zwischen  Skulptur  und  Epos  hätte  gut  zu  Schraders"komparatistischen"  Ambitionen
gepaßt. Wie kommt es dazu, daß Winckelmann einen Widerspruch zwischen der Schilderung des
römischen Dichters und dem Werk der rhodischen Bildhauer erkennt, den vor ihm niemand gese-
hen hat? Wie einleuchtend ist es, eine Skulptur anhand akustischer Qualitäten zu beurteilen und
zu fragen, ob und wie laut Laokoon schreit?

Mißlich ist überhaupt die Verschränkung von semiotischem Kunstvergleich und Rezeption der Lao-
koon-Gruppe, da die Behandlung der beiden Gesichtspunkte unterschiedliche Textcorpora erfor-
dert und zu verschiedenen Forschungsfragen führt. Die Kombination von Zeichentheorie und Alter-
tumskunde in der Nachfolge Lessings hat zwar nach wie vor Konjunktur, bedarf aber der Rechtfer-
tigung durch eine klare Fragestellung. Eine Studie, die sich fundiert den Wechselbeziehungen zwi-
schen dem Nachleben des Lessing'schen und des vatikanischen "Laokoon" widmet, wäre eine
Bereicherung. In einer weniger reflektierten Darstellung taugt Winckelmann nicht zur Einführung
in"Grenzbestimmungen der Künste".

Die lang erwartete Publikation hat längst ihren Platz in den großen Bibliotheken. Von der Lektüre
muß schweren Herzens abgeraten werden.

Empfohlene Zitation:

Christoph Schmälzle: [Rezension zu:] Schrader, Monika: Laokoon - "eine vollkommene Regel der Kunst".

Ästhetische Theorien der Heuristik in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts: Winckelmann,

(Mendelssohn), Lessing, Herder, Schiller, Goethe (= Europaea memoria), Hildesheim [u.a.] 2005. In:

ArtHist.net, 13.10.2006. Letzter Zugriff 01.02.2026. <https://arthist.net/reviews/134>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

