ArtHist net

Fricke, Beate: Ecce fides. Die Statue von Conques, Gotzendienst und Bildkultur im
Westen, Wilhelm Fink Verlag 2007
ISBN-10: 3-7705-4438-2, 465 S.

Rezensiert von: Juwig Carsten, Hamburg

Im Mittelpunkt der fulminanten Studie von Beate Fricke steht mit der heiligen Fides aus dem Kir-
chenschatz zu Conques die adlteste erhaltene, kultisch verehrte Statue des westlichen Mittelalters.
Obwohl die Fides fiir die Kunstgeschichte ein geradezu enigmatisches Bildwerk ist, erfahrt sie in
der vorliegenden, aus einer Dissertation hervorgegangenen Monographie ihre erste umfassende
Wiirdigung. Dabei gelingt es Fricke anhand objektnaher kunsthistorischer Analysen und einer
beeindruckenden Quellenkenntnis jene Prozesse aufzuzeigen, welche zum Wiederaufleben der
vollplastischen Skulptur im 10. und 11. Jahrhundert fiihrten. Von Beginn an interdisziplinar argu-
mentierend ist ihre Arbeit ein grundlegender Beitrag zur Geschichte der mittelalterlichen Bildkultur
und Heiligenverehrung.

Das erste Kapitel (I. Bilder im christlichen Kult, S. 15-36) rekapituliert die Forschungslage zur nach-
antiken Skulptur und gibt einen Einblick in die friihmittelalterlichen Diskursfelder des Bildes.
Bemerkenswert ist hier eine wissenschaftsgeschichtliche Betrachtung des Begriffs 'Kultbild’, wel-
cher sich als primar neuzeitliche Erfindung entpuppt.

Der erste Hauptteil (. Bildverehrung und die 'Cultura veterum Deorum’ im Westen, S. 37-164)
beginnt mit einer Analyse der erhaltenen Fides-Figur und ihres lokalen Kontextes. Anhand des kri-
tisch gelesenen Forschungsstandes rekonstruiert Fricke die Entwicklungsphasen der Skulptur
vom 9. bis 11. Jahrhundert und prasentiert eine neue Chronologie der Fides. Es folgen konzise
Analysen byzantinischer und westlicher Positionen im 'Bilderstreit’, sowie eine Untersuchung von
Bild- und Textzeugnissen, welche Skulpturen als Inbegriff des paganen Gotzenkultes thematisie-
ren. Eine abschlieRende Synthese bilden grundlegende Uberlegungen zur Funktion vollplastischer
Bildwerke im Spannungsfeld von Bilddiskurs, Liturgie und Heiligenverehrung.

Der zweite Hauptabschnitt behandelt die Erscheinungsformen der Fides im Blick ihrer Betrachter
(1. Tote Maske — belebte Blicke, S. 165-247). Prominenter Augenzeuge ist Bernhard von Angers,
dessen Mirakelberichte ein eindrucksvolles Zeugnis der zeitgendssischen Rezeption ablegen. Sub-
til verortet Fricke die Wirkung der Statue in einem 'animierenden’ Blickwechsel mit den Glaubigen.

Die Formen der Heiligenverehrung fiihren im letzten Kapitel zu einer Untersuchung von Kirchen-
schétzen als bricolage (IV. Schatzgestalten, S. 249-310). Da die Heiligenverehrung auch auf einem
materiellen Gabentausch basiert, veranschaulicht das wandlungsfahige Heiligenbild eine weitrei-
chende ,0Okonomie des Heils“(S. 261). Hier eréffnet Fricke das bis dato kaum beachtete Feld der
sTauschgeschichten von Kultbildern“(S. 269). Abgerundet wird die Studie durch ein konzises Resii-
mee, eine reichhaltige Literaturliste und 100 Abbildungen.

Den Fragen, warum bzw. wie die friihmittelalterliche Skulptur aus dem Schatten des alttestamen-

1/4



ArtHist.net

tarisch begriindeten Idolatrieverdachts heraustreten konnte, begegnet Fricke mit einer gewinnbrin-
genden These: Als Reaktion auf das bilderfreundliche Konzil von Nizda sei im Westen eine Bildtra-
dition konstruiert worden, in dessen Mittelpunkt nicht die Natur des Bildes, sondern angemessene
Bildfunktionen und Bildpraxen gestanden hétten. Da hierbei der antike Gotzenkult als Negativfolie
benutzt wurde, bewahrte sich eine Erinnerung an den heidnischen Bildkult, welcher so "akkultu-
riert’ worden sei.

Zwischenstationen des rasanten Aufstiegs vom haretischen Artefakt hin zum Kultobjekt markie-
ren drei Kirchenversammlungen: das Konzil von Niz&da (787) und die beiden Synoden von Paris
(825) und Arras (1025). Ein kurzer Blick auf die Geschichte des Begriffs 'Kultbild’ (S. 28-36) mag
dies andeuten: Im Opus Caroli regis contra synodum (Libri Carolini), der von Karl dem GroRen initi-
ierten Stellungnahme zum Konzil von Nizaa, findet sich erstmals die Wendung cultus imaginum
als Aburteilung des byzantinischen Bildgebrauchs. Die Pariser Synode legitimiert statt einer Vereh-
rung des Bildes (cultus imaginum) die Anbetung des Kreuzes (adoratio crucis). Von einer liturgi-
schen Einbindung vollplastischer Bildwerke zeugt dann die Synode zu Arras (1025), welche sich
u.a. auf die 'eherne Schlange’ Mose beruft.

Diese Akzentverschiebungen korrelieren mit dem Uberlieferten Denkmalerbestand. Wie Fricke kon-
statiert, vollzog sich die Etablierung der Skulptur iiber die liturgische Kreuzverehrung. Es bleibt
zwar unsicher, seit wann die Monumentalkreuze des 9. Jahrhunderts vollplastische Christuskor-
per trugen, doch zeigt die Mauritius-Biiste aus Vienne eine Etablierung anthropomorpher Reliquia-
re im spaten 9. Jahrhundert. Eine erste vollplastische Marienfigur ist fiir das Jahr 948 in Clermont-
-Ferrand gesichert. In der zweiten Halfte des 11. Jahrhunderts entstanden dann Heiligenstatuen.

Dass der Fides eine Schliisselstellung in dieser Entwicklung zukommt, erschlief3t Fricke anhand
des Objektbefunds. Die Geschichte des Kultbilds beginnt im Jahre 883 mit dem Raub der Schéadel-
reliquie der hl. Fides aus dem Kloster in Agen. In Conques wurde die Reliquie zunachst im Holz-
kern eines Biistenreliquiars geborgen, welches um 1000 zu einer thronenden Vollfigur nach dem
Beispiel der Marienskulptur aus Clermont-Ferrand erganzt wurde. Dies erklart nicht nur die dispro-
portionale Gestalt der Fides, sondern auch Bernhard von Angers Hinweis, die Figur sei vor seinem
Besuch vollsténdig erneuert worden (de integro reformatorum).

Dass man in Conques eine Martyrerin des 4. Jahrhunderts wahlte, um vorgeblich spatantike Wur-
zeln des Klosters zu etablieren, ist nicht ungewchnlich. Dass man dazu eine Heilige wahlte, die ihr
Martyrium nicht zuletzt aufgrund ihrer Verweigerung des heidnischen Gotzenkultes erlitt, mag
Uberraschen. Dass man aber die im Kindesalter verstorbene Heilige als goldene Thronfigur mit
spatantikem Mannerkopf reprasentierte, fiihrt in den Kern einer kontroversen Debatte liber die
Funktionen anthropomorph gestalteter Reliquiare und die Entstehung der Monumentalplastik.

Angesichts der Fides wird deutlich, dass sie kein Bildnis sein soll. Vielmehr oszilliert in ihrem Ant-
litz ein Kontrast zwischen ihren Lebendigkeit suggerierenden Emailaugen und ihrer entriickt wir-
kenden Goldmaskerade. Diese bewusst konzipierte Ambivalenz evoziert ein standiges Changieren
der Skulptur zwischen Mimesis und Substitution. Die anthropomorphe Plastik betrat somit nicht
als 'Ersatzleib’ die liturgische Biihne, sondern als 'ausdruckstragender Kérperteil’ (S. 42), der eine
Kommunikation zwischen Bildwerk und Glaubigen stiften sollte. Der Blickwechsel mit dem
Betrachter konstituiert sich dabei als zentrale Bildfunktion.

Die formale Gestaltung dient jedoch auch als Heiligkeitsbeweis (S. 206-226): Der posthum

2/4



ArtHist.net

geschaffene Kunstkorper reprasentiert nicht die irdische Gestalt der Martyrerin, sondern ihren
himmlischen Leib, welcher bei Gott weilt. Da sich in seinem Goldglanz auch die innere Reinheit der
tugendhaften 'Fides’ widerspiegelt, offenbart sich die Skulptur als ,ideales Medium fiir die Erfahr-
barkeit von Transzendenz im Diesseits und korperlicher Reprasentanz des Heiligen im Jenseits”
(S. 14) Hier zeigen sich, wie Fricke trefflich beobachtet, ,Vorformen asthetischer Erfahrung” (S.
12), welche meist einer 'neuzeitlichen’ Bildkompetenz zugesprochen werden.

Dass die christlichen Skulpturen vor der Negativfolie des heidnischen Gotzenkultes umso heller
erstrahlten, zeigen illustrierte Handschriften: Wurden die antiken Idole zunachst noch in ihrer
makellosen Korperlichkeit dargestellt, tritt bald ihre brachiale Zerstérung ins Bild. Wie Fricke zeigt,
definieren diese Darstellungen anhand des als héretisch verurteilten Gétzenbildes das christliche
"Kultbild’ (S. 63). Dabei verdankt sich die Etablierung der Skulptur als traditionsbelastete ,Bildform
der Divinitat“(S. 158) aber auch der Akkulturation antiker Tugendgottheiten, wie es nicht zuletzt
auch die Fides zeigt. Doch im Gegensatz zu ihren heidnischen Vorbildern betonten die christlichen
Figuren stets ihre Artifizialitat. Gerade ihre dulRere Wandlungsfahigkeit durch Spolierungen und
applizierte Votivgaben bezeugt ihre unveranderliche Wirkmacht.

Frickes umsichtige Rekontextualisierungen verdeutlichen, dass die Etablierung der Vollplastik in
einen Zeitraum fiel, in dem sich das Verhéltnis von Wahrnehmung, »Ahnlichkeit, Zeichenverwei-
sung und Sinnverbindung« (Kurt Flasch) grundlegend wandelte. Einer der Kulminationspunkte die-
ser Prozesse ist der sich im friihen 11. Jahrhundert entspinnende Eucharistiestreit um Berengar
von Tours. Berengars Diktum, nur fiir den wirklich Glaubigen verwandele sich die Hostie in den pra-
sentischen Leib Christi, hat auch den Idolatrieverdacht empfindlich geschwécht: ,Erst dann, als
man glaubte, dass der Leib Christi im Himmel und die Hostie zweierlei Reprasentationsmodi ver-
korpert und doch beide Leiber ‘'wahr’ seien, konnten Heiligenstatuen entstehen.” (S. 164). Die ,Ge-
burtsstunde der nachantiken Skulptur” fiel somit in jenen Moment, als ,erstmals in diesem Medi-
um eine kinstlerisch geschaffene Realitdt den Anspruch auf Wahrheit, ein Kunstkérper den
Anspruch auf Heiligkeit erhob.” (S. 162)

Frickes Studie eroffnet faszinierende Perspektiven auf das westliche Frihmittelalter. Ihre mit Ver-
ve formulierten Erkenntnisse machen jedoch auch neugierig auf den Zeitraum vor dem 9. Jahrhun-
dert. Die Annahme, in Gallien hatten keine Kultbilder bzw. (para)liturgisch angesprochene Bildwer-
ke existiert (S. 28), mag man unterschiedlich bewerten. Den Nexus von ritualisierter memoria und
Bildpraxis schildert bereits Gregor von Tours (1594)[1]. Aus der angelsachsischen Klosterkirche
Wearmouth berichtet Beda Venerabilis (1735), dass sich hier die Glaubigen der Inkarnation mit Hil-
fe von Malereien ‘erinnerten’, wobei ihnen das dargestellte Geschehen 'vor Augen’ gestanden
habe. [2] Da sich Beda an anderer Stelle extensiv mit der Legitimation von Skulpturen und Malerei-
en widmet — wobei er sich auch auf die 'eherne Schlange’ beruft [3] —, lieRe sich fragen, wie grof
der insulare EinfluB auf die karolingische Kreuzverehrung gewesen ist. In der Stationsliturgie von
Centula (St. Riquier), einer dem karolingischen Hofe nahe stehenden Abtei unter teilweise angel-
sachsischer Leitung, befand sich wohl auf dem Kreuzaltar ein Relief, das in den monastischen
Ritus eingebunden war. [4] Von hier aus konnte man vielleicht auch noch einmal tiber die bildprak-
tische Funktion der jlingst in Corvey restaurierten Fragmente von Stuckplastiken nachdenken. [5]
Aber all diese Fragen kann Beate Fricke mit bestem Gewissen anderen tiberlassen. Unter welchen
Gesichtspunkten die angesprochenen Themen untersucht werden kénnten, und wie nuanciert ihre
Argumentation sein miisste, hat sie uns beispielhaft vor Augen gefiihrt.

3/4



ArtHist.net

Anmerkungen

[1] Gregor von Tours, In gloria martyrum 1.21.

[2] Beda Venerabilis, Vita Sanctorum abbatum Monasterii in Wiramutha et Girvum |. 4.

[3] Beda Venerabilis, De templo 2.19.10.

[4] Vgl. hierzu Manfred Luchterhandt, ,Von der Ikone zum Retabel. Offizienliturgie und Tafelbildgebrauch
im Dugento: Die Kreuzoffizien®, in: Das Soester Antependium und die friihe mittelalterliche Tafelmalerei.
Kunsttechnische und kunsthistorische Beitrége, hg. v. Joachim Poeschke u. a. (Westfalen 80), Miinster:
Aschendorff Verlag, 2002, S. 283-337, hier S. 310; Louis van Tongeren, Exaltation of the Cross. Toward the
Origins of the Feast of the Cross and the Meaning of the Cross in Early Medieval Liturgy (Liturgia conden-
da 11), Leuven u. a.: Peeters: 2000.

[5] Vgl. hierzu Sinopien und Stuck im Westwerk der karolingischen Klosterkirche von Corvey, hg. v. Joa-

chim Poeschke, Miinster: Rhema-Verlag Doherty, 2002.

Empfohlene Zitation:
Juwig Carsten: [Rezension zu:] Fricke, Beate: Ecce fides. Die Statue von Conques, G6tzendienst und
Bildkultur im Westen, 2007. In: ArtHist.net, 06.10.2008. Letzter Zugriff 17.02.2026.

<https://arthist.net/reviews/12>.

Dieser Text wird vertffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unverdnderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemaR dem obigen Zitationsvermerk
zulassig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

4/4


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

