
1/4

Fricke, Beate: Ecce fides. Die Statue von Conques, Götzendienst und Bildkultur im
Westen, Wilhelm Fink Verlag 2007
ISBN-10: 3-7705-4438-2, 465 S.

Rezensiert von: Juwig Carsten, Hamburg

Im Mittelpunkt der fulminanten Studie von Beate Fricke steht mit der heiligen Fides aus dem Kir-
chenschatz zu Conques die älteste erhaltene, kultisch verehrte Statue des westlichen Mittelalters.
Obwohl die Fides für die Kunstgeschichte ein geradezu enigmatisches Bildwerk ist, erfährt sie in
der vorliegenden, aus einer Dissertation hervorgegangenen Monographie ihre erste umfassende
Würdigung. Dabei gelingt es Fricke anhand objektnaher kunsthistorischer Analysen und einer
beeindruckenden Quellenkenntnis jene Prozesse aufzuzeigen, welche zum Wiederaufleben der
vollplastischen Skulptur im 10. und 11. Jahrhundert führten. Von Beginn an interdisziplinär argu-
mentierend ist ihre Arbeit ein grundlegender Beitrag zur Geschichte der mittelalterlichen Bildkultur
und Heiligenverehrung.

Das erste Kapitel (I. Bilder im christlichen Kult, S. 15-36) rekapituliert die Forschungslage zur nach-
antiken Skulptur  und gibt  einen Einblick in  die  frühmittelalterlichen Diskursfelder  des Bildes.
Bemerkenswert ist hier eine wissenschaftsgeschichtliche Betrachtung des Begriffs ’Kultbild’, wel-
cher sich als primär neuzeitliche Erfindung entpuppt.

Der erste Hauptteil (II. Bildverehrung und die ’Cultura veterum Deorum’ im Westen, S. 37-164)
beginnt mit einer Analyse der erhaltenen Fides-Figur und ihres lokalen Kontextes. Anhand des kri-
tisch gelesenen Forschungsstandes rekonstruiert  Fricke die Entwicklungsphasen der Skulptur
vom 9. bis 11. Jahrhundert und präsentiert eine neue Chronologie der Fides. Es folgen konzise
Analysen byzantinischer und westlicher Positionen im ’Bilderstreit’, sowie eine Untersuchung von
Bild- und Textzeugnissen, welche Skulpturen als Inbegriff des paganen Götzenkultes thematisie-
ren. Eine abschließende Synthese bilden grundlegende Überlegungen zur Funktion vollplastischer
Bildwerke im Spannungsfeld von Bilddiskurs, Liturgie und Heiligenverehrung.

Der zweite Hauptabschnitt behandelt die Erscheinungsformen der Fides im Blick ihrer Betrachter
(III. Tote Maske – belebte Blicke, S. 165-247). Prominenter Augenzeuge ist Bernhard von Angers,
dessen Mirakelberichte ein eindrucksvolles Zeugnis der zeitgenössischen Rezeption ablegen. Sub-
til verortet Fricke die Wirkung der Statue in einem ’animierenden’ Blickwechsel mit den Gläubigen.

Die Formen der Heiligenverehrung führen im letzten Kapitel zu einer Untersuchung von Kirchen-
schätzen als bricolage (IV. Schatzgestalten, S. 249-310). Da die Heiligenverehrung auch auf einem
materiellen Gabentausch basiert, veranschaulicht das wandlungsfähige Heiligenbild eine weitrei-
chende „Ökonomie des Heils“(S. 261). Hier eröffnet Fricke das bis dato kaum beachtete Feld der
„Tauschgeschichten von Kultbildern“(S. 269). Abgerundet wird die Studie durch ein konzises Resü-
mee, eine reichhaltige Literaturliste und 100 Abbildungen.

Den Fragen, warum bzw. wie die frühmittelalterliche Skulptur aus dem Schatten des alttestamen-



ArtHist.net

2/4

tarisch begründeten Idolatrieverdachts heraustreten konnte, begegnet Fricke mit einer gewinnbrin-
genden These: Als Reaktion auf das bilderfreundliche Konzil von Nizäa sei im Westen eine Bildtra-
dition konstruiert worden, in dessen Mittelpunkt nicht die Natur des Bildes, sondern angemessene
Bildfunktionen und Bildpraxen gestanden hätten. Da hierbei der antike Götzenkult als Negativfolie
benutzt wurde, bewahrte sich eine Erinnerung an den heidnischen Bildkult, welcher so ’akkultu-
riert’ worden sei.

Zwischenstationen des rasanten Aufstiegs vom häretischen Artefakt hin zum Kultobjekt markie-
ren drei Kirchenversammlungen: das Konzil von Nizäa (787) und die beiden Synoden von Paris
(825) und Arras (1025). Ein kurzer Blick auf die Geschichte des Begriffs ’Kultbild’ (S. 28-36) mag
dies andeuten: Im Opus Caroli regis contra synodum (Libri Carolini), der von Karl dem Großen initi-
ierten Stellungnahme zum Konzil von Nizäa, findet sich erstmals die Wendung cultus imaginum
als Aburteilung des byzantinischen Bildgebrauchs. Die Pariser Synode legitimiert statt einer Vereh-
rung des Bildes (cultus imaginum) die Anbetung des Kreuzes (adoratio crucis). Von einer liturgi-
schen Einbindung vollplastischer Bildwerke zeugt dann die Synode zu Arras (1025), welche sich
u.a. auf die ’eherne Schlange’ Mose beruft.

Diese Akzentverschiebungen korrelieren mit dem überlieferten Denkmälerbestand. Wie Fricke kon-
statiert, vollzog sich die Etablierung der Skulptur über die liturgische Kreuzverehrung. Es bleibt
zwar unsicher, seit wann die Monumentalkreuze des 9. Jahrhunderts vollplastische Christuskör-
per trugen, doch zeigt die Mauritius-Büste aus Vienne eine Etablierung anthropomorpher Reliquia-
re im späten 9. Jahrhundert. Eine erste vollplastische Marienfigur ist für das Jahr 948 in Clermont-
-Ferrand gesichert. In der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts entstanden dann Heiligenstatuen.

Dass der Fides eine Schlüsselstellung in dieser Entwicklung zukommt, erschließt Fricke anhand
des Objektbefunds. Die Geschichte des Kultbilds beginnt im Jahre 883 mit dem Raub der Schädel-
reliquie der hl. Fides aus dem Kloster in Agen. In Conques wurde die Reliquie zunächst im Holz-
kern eines Büstenreliquiars geborgen, welches um 1000 zu einer thronenden Vollfigur nach dem
Beispiel der Marienskulptur aus Clermont-Ferrand ergänzt wurde. Dies erklärt nicht nur die dispro-
portionale Gestalt der Fides, sondern auch Bernhard von Angers Hinweis, die Figur sei vor seinem
Besuch vollständig erneuert worden (de integro reformatorum).
Dass man in Conques eine Märtyrerin des 4. Jahrhunderts wählte, um vorgeblich spätantike Wur-
zeln des Klosters zu etablieren, ist nicht ungewöhnlich. Dass man dazu eine Heilige wählte, die ihr
Martyrium nicht zuletzt aufgrund ihrer Verweigerung des heidnischen Götzenkultes erlitt,  mag
überraschen. Dass man aber die im Kindesalter verstorbene Heilige als goldene Thronfigur mit
spätantikem Männerkopf repräsentierte, führt in den Kern einer kontroversen Debatte über die
Funktionen anthropomorph gestalteter Reliquiare und die Entstehung der Monumentalplastik.

Angesichts der Fides wird deutlich, dass sie kein Bildnis sein soll. Vielmehr oszilliert in ihrem Ant-
litz ein Kontrast zwischen ihren Lebendigkeit suggerierenden Emailaugen und ihrer entrückt wir-
kenden Goldmaskerade. Diese bewusst konzipierte Ambivalenz evoziert ein ständiges Changieren
der Skulptur zwischen Mimesis und Substitution. Die anthropomorphe Plastik betrat somit nicht
als ’Ersatzleib’ die liturgische Bühne, sondern als ’ausdruckstragender Körperteil’ (S. 42), der eine
Kommunikation  zwischen  Bildwerk  und  Gläubigen  stiften  sollte.  Der  Blickwechsel  mit  dem
Betrachter konstituiert sich dabei als zentrale Bildfunktion.

Die  formale  Gestaltung  dient  jedoch  auch  als  Heiligkeitsbeweis  (S.  206-226):  Der  posthum



ArtHist.net

3/4

geschaffene Kunstkörper repräsentiert nicht die irdische Gestalt der Märtyrerin, sondern ihren
himmlischen Leib, welcher bei Gott weilt. Da sich in seinem Goldglanz auch die innere Reinheit der
tugendhaften ’Fides’ widerspiegelt, offenbart sich die Skulptur als „ideales Medium für die Erfahr-
barkeit von Transzendenz im Diesseits und körperlicher Repräsentanz des Heiligen im Jenseits“
(S. 14) Hier zeigen sich, wie Fricke trefflich beobachtet, „Vorformen ästhetischer Erfahrung“ (S.
12), welche meist einer ’neuzeitlichen’ Bildkompetenz zugesprochen werden.

Dass die christlichen Skulpturen vor der Negativfolie des heidnischen Götzenkultes umso heller
erstrahlten,  zeigen illustrierte Handschriften: Wurden die antiken Idole zunächst noch in ihrer
makellosen Körperlichkeit dargestellt, tritt bald ihre brachiale Zerstörung ins Bild. Wie Fricke zeigt,
definieren diese Darstellungen anhand des als häretisch verurteilten Götzenbildes das christliche
’Kultbild’ (S. 63). Dabei verdankt sich die Etablierung der Skulptur als traditionsbelastete „Bildform
der Divinität“(S. 158) aber auch der Akkulturation antiker Tugendgottheiten, wie es nicht zuletzt
auch die Fides zeigt. Doch im Gegensatz zu ihren heidnischen Vorbildern betonten die christlichen
Figuren stets ihre Artifizialität. Gerade ihre äußere Wandlungsfähigkeit durch Spolierungen und
applizierte Votivgaben bezeugt ihre unveränderliche Wirkmacht.

Frickes umsichtige Rekontextualisierungen verdeutlichen, dass die Etablierung der Vollplastik in
einen Zeitraum fiel, in dem sich das Verhältnis von Wahrnehmung, »Ähnlichkeit, Zeichenverwei-
sung und Sinnverbindung« (Kurt Flasch) grundlegend wandelte. Einer der Kulminationspunkte die-
ser Prozesse ist der sich im frühen 11. Jahrhundert entspinnende Eucharistiestreit um Berengar
von Tours. Berengars Diktum, nur für den wirklich Gläubigen verwandele sich die Hostie in den prä-
sentischen Leib Christi, hat auch den Idolatrieverdacht empfindlich geschwächt: „Erst dann, als
man glaubte, dass der Leib Christi im Himmel und die Hostie zweierlei Repräsentationsmodi ver-
körpert und doch beide Leiber ’wahr’ seien, konnten Heiligenstatuen entstehen.“ (S. 164). Die „Ge-
burtsstunde der nachantiken Skulptur“ fiel somit in jenen Moment, als „erstmals in diesem Medi-
um eine  künstlerisch  geschaffene  Realität  den  Anspruch auf  Wahrheit,  ein  Kunstkörper  den
Anspruch auf Heiligkeit erhob.“ (S. 162)

Frickes Studie eröffnet faszinierende Perspektiven auf das westliche Frühmittelalter. Ihre mit Ver-
ve formulierten Erkenntnisse machen jedoch auch neugierig auf den Zeitraum vor dem 9. Jahrhun-
dert. Die Annahme, in Gallien hätten keine Kultbilder bzw. (para)liturgisch angesprochene Bildwer-
ke existiert (S. 28), mag man unterschiedlich bewerten. Den Nexus von ritualisierter memoria und
Bildpraxis schildert bereits Gregor von Tours (†594)[1]. Aus der angelsächsischen Klosterkirche
Wearmouth berichtet Beda Venerabilis (†735), dass sich hier die Gläubigen der Inkarnation mit Hil-
fe von Malereien ’erinnerten’,  wobei ihnen das dargestellte Geschehen ’vor Augen’ gestanden
habe. [2] Da sich Beda an anderer Stelle extensiv mit der Legitimation von Skulpturen und Malerei-
en widmet – wobei er sich auch auf die ’eherne Schlange’ beruft [3] –, ließe sich fragen, wie groß
der insulare Einfluß auf die karolingische Kreuzverehrung gewesen ist. In der Stationsliturgie von
Centula (St. Riquier), einer dem karolingischen Hofe nahe stehenden Abtei unter teilweise angel-
sächsischer Leitung, befand sich wohl auf dem Kreuzaltar ein Relief, das in den monastischen
Ritus eingebunden war. [4] Von hier aus könnte man vielleicht auch noch einmal über die bildprak-
tische Funktion der jüngst in Corvey restaurierten Fragmente von Stuckplastiken nachdenken. [5]
Aber all diese Fragen kann Beate Fricke mit bestem Gewissen anderen überlassen. Unter welchen
Gesichtspunkten die angesprochenen Themen untersucht werden könnten, und wie nuanciert ihre
Argumentation sein müsste, hat sie uns beispielhaft vor Augen geführt.



ArtHist.net

4/4

Anmerkungen

[1] Gregor von Tours, In gloria martyrum I.21.

[2] Beda Venerabilis, Vita Sanctorum abbatum Monasterii in Wiramutha et Girvum I. 4.

[3] Beda Venerabilis, De templo 2.19.10.

[4] Vgl. hierzu Manfred Luchterhandt, „Von der Ikone zum Retabel. Offizienliturgie und Tafelbildgebrauch

im Dugento: Die Kreuzoffizien“, in: Das Soester Antependium und die frühe mittelalterliche Tafelmalerei.

Kunsttechnische und kunsthistorische Beiträge, hg. v. Joachim Poeschke u. a. (Westfalen 80), Münster:

Aschendorff Verlag, 2002, S. 283-337, hier S. 310; Louis van Tongeren, Exaltation of the Cross. Toward the

Origins of the Feast of the Cross and the Meaning of the Cross in Early Medieval Liturgy (Liturgia conden-

da 11), Leuven u. a.: Peeters: 2000.

[5] Vgl. hierzu Sinopien und Stuck im Westwerk der karolingischen Klosterkirche von Corvey, hg. v. Joa-

chim Poeschke, Münster: Rhema-Verlag Doherty, 2002.

Empfohlene Zitation:

Juwig Carsten: [Rezension zu:] Fricke, Beate: Ecce fides. Die Statue von Conques, Götzendienst und

Bildkultur im Westen, 2007. In: ArtHist.net, 06.10.2008. Letzter Zugriff 18.01.2026.

<https://arthist.net/reviews/12>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

