
1/5

Hecht, Christian: Die Glorie. Begriff, Thema, Bildelement in der europäischen
Sakralkunst vom Mittelalter bis zum Ausgang des Barock, Regensburg: Schnell &
Steiner 2003
ISBN-10: 3-7954-1540-3, 491 S

Rezensiert von: Jörg Trempler, Humboldt Universität Berlin

Die meisten Bücher über die sogenannte Bildwissenschaft beginnen mit einem sprachlichen Bild:
Der Flut. Spätestens seit den Bildern des Tsunami sollte diese Metapher sehr bedenklich stim-
men, denn es steht allen noch vor Augen, welche Verwüstung eine gewaltige Flutwelle mit sich
bringt. Aber möglicherweise trifft gerade die Allegorie der entfesselten Naturgewalt, um im kräfti-
gen Bild die Bedrohung einzelner Gedankengebäude oder Lebenswerke zu verdeutlichen, die teil-
weise schon stark unterspült sind, vollständig wegzuspülen drohen oder gar zerschmettert vor
uns liegen. Bilder der Verwüstung sind immer auch Bilder der Unordnung und das ist ein Graus für
jeden ordnenden Geist. Daher ist vermutlich zu erklären, daß viele Werke, die mit der Bilderflut
beginnen, anschließend die Wassermassen in einzelne Bassins kanalisieren wollen. [1]

Doch auch für den ehemals stillen Bilderozean gilt in diesem Fall: Wer am Wasser baut, muß mit
dem Wasser leben. Und auch dies hat der Fernsehzuschauer vom Tsunami gelernt: Das beste
Frühwarnsystem ist die menschliche Erfahrung. Wenn das Wasser ins Meer weicht, müssen die
Menschen in die andere Richtung sich von der Küste ins Kernland zurückziehen. Gleichsam aus
diesem Kernland der Bildforschung hat Christian Hecht seine Habilitationsschrift zur Glorie vorge-
legt, die dem Leser aus vielerlei Gründen empfohlen sei, in dieser Rezension aber im engeren
Bereich der Bildwissenschaft besprochen werden soll. Dies ist – um noch ein letztes Mal den Ver-
gleich mit dem Tsunami zu bemühen – nicht das mit technischem Aufwand betriebene Frühwarn-
system, das bald jeden unkundigen Besucher vor den akuten Gefahren des entfesselten Elements
schützen soll, sondern die durch Anschauung gewonnene Erkenntnis. Bildwissenschaft oder –the-
orie führt der Autor nicht explizit in die Argumentation mit ein. Dies macht die Studie aber nicht
weniger relevant. Es scheint nur generell ein Defizit darin zu liegen, daß thematische Studien zu
Bildern „praktische“ Arbeiten sind, während Bildtheorie mit wenigen Beispielen auszukommen hat.

Die Anzahl der allein in den ersten fünf Jahren des 21. Jahrhunderts unter den Schlagwörtern Bild-
theorie  oder  Philosophie  des  Bildes  veröffentlichten  Publikationen,  hat  einen  beispiellosen
Umfang. Auf den ersten Blick erscheint selbstverständlich, daß diese Bücher die brennenden Fra-
gen nach dem Bild wissenschaftlich ergründen: Was ist ein Bild? Warum werden Bilder immer
wichtiger? Wieviel von den alten gemalten steckt noch in den neuen fotografischen Bildern? Wie
ist das Verhältnis von bewegten und stehenden Bildern zueinander? Diese scheinen die Grün-
dungsfragen einer neuen Wissenschaft vom Bild zu werden. Damit drängen sich Fragen immer
stärker in den Vordergrund, die Bilder mehr als Medien als vielmehr als etwas spezifisch Gestalte-
tes im Spannungsfeld zwischen Form und Inhalt betrachten. Es ist bezeichnend, daß motivge-
schichtliche Studien in der sogenannten Bildwissenschaft bisher selten sind. [2] Schließen sich
am Ende Motivgeschichte und Bildtheorie gegenseitig aus? Dann wäre das Verhältnis so wie in



ArtHist.net

2/5

den Philologien, wo die Motivgeschichte den Literaturwissenschaften zufällt, die Sprachwissen-
schaften sich dagegen um den Aufbau der Sprache kümmern. Dieser Analogie ist auf das ent-
schiedenste zu widersprechen, da sich gerade an den Epochenschwellen oftmals nicht nur die
Bildthemen ändern, sondern untrennbar mit ihnen auch der Bildaufbau oder die Bildsyntax. [3] Mit-
telalter, Renaissance, Barock oder Moderne sind damit nicht einfach zeitliche Setzungen oder Übe-
reinkünfte, sondern der Gegenstand der Untersuchung setzt hier selbst Zäsuren. Im Fall der Bild-
forschung – und hierin liegt möglicherweise sogar ihr Spezifikum – sind Motivgeschichte und Bild-
theorie nicht sauber zu trennen.

Dies müßte nicht in dieser Breite dargelegt werden, wenn es nicht eine grundsätzliches Problem,
vielleicht sogar das tiefste Mißverständnis im interdisziplinären Umgang mit Bildern darstellen
würde. So kann exemplarisch aus Lambert Wiesings Buch „Artifizielle Präsenz. Studien zur Philo-
sophie des Bildes“ zitiert werden. [4] Der Autor unterscheidet im ersten Abschnitt „Bildwissen-
schaft und Bildbegriff“  grundsätzlich drei  Arten von Untersuchungsfeldern der neuen Wissen-
schaft: „Das Werk als Thema“, „Die Werkgruppe als Thema“ und „Der Bildbegriff als Thema“. Nach
Wiesing wäre das hier zu rezensierende Buch von Hecht eindeutig der Werkgruppe zuzuordnen.
„Der Löwenanteil an wissenschaftlichen Arbeiten über Bilder widmet sich einer definierten Menge
von konkreten Bildern.“ Darin sieht Wiesing einerseits die Gefahr, daß auch vom Künstler Verworfe-
nes für zu bedeutend eingeschätzt wird, aber auch die Chance, daß alle Bilder gleichermaßen zur
Geltung kommen. Es ist aber ganz und gar bezeichnend, daß der zeichentheoretisch geschulte
Wiesing die Möglichkeit ganz außer acht läßt, daß die „definierte Menge“ sich aus dem Bildbe-
stand selbst bestimmt oder, um es anders zu sagen, daß eine Gruppe von Bildern durch ihre Eigen-
schaften einen Zeitabschnitt definiert, bzw. konstituiert. Dies gilt für alle Gattungen der bildenden
Kunst und ist unter anderem für den Schritt vom Mittelalter zur Frühen Neuzeit gezeigt worden.
Beispielsweise stehen Phänomene wie die Befreiung der Skulptur aus der Nische (Or San Miche-
le) oder das platzbestimmende Reiterstandbild ebenso konstituierend für die Skulptur wie die
Vitruvianische Säulenordnung für die Architektur am Beginn der Epoche. Nirgends erscheint die-
ser Schritt aber deutlicher als im Tafelbild selbst, in der Erfindung der Perspektive. Diese Bildkon-
struktion ist ohne Zweifel eines der aufregendsten Felder der abendländischen Bildgeschichte, zu
deren Erforschung Hecht nun über den vermeintlichen Umweg der Glorie einen weiteren Beitrag
liefert.
Mit dem Begriff „Glorie“ bezeichnet die Kunstgeschichte gemeinhin das göttliche Licht, das beson-
ders in der barocken Deckenmalerei aber auch in zahlreichen Altarbildern, die das Martyrium ein-
zelner Heiliger zum Thema haben, allen Ortens anzutreffen ist. Als epochale Erscheinung darf die
Glorie angesprochen werden, da sie nicht allein im Zeitalter der Renaissance und des Barock zu
finden ist, sondern – und das ist das entscheidende – diese Bildform bestimmt das Zeitalter und
macht es mit zu einer Epoche, da die Glorie in den anderen Epochen nicht oder nur sehr rudimen-
tär erscheint.

Die Schrift von Hecht widmet sich unter dem Titel „Die Glorie. Begriff, Thema, Bildelement in der
europäischen Sakralkunst vom Mittelalter bis zum Ausgang des Barock“ somit einem zentralen
Thema der abendländischen Kunst. Diese Aufgabe war scheinbar entweder zu umfassend oder zu
selbstverständlich, um Gegenstand einer eigenen Untersuchung zu werden, was angesichts der
entstandenen Studie überraschen muß. Nimmt der Leser dieses gewichtige Buch in die Hand,
wird nach dem Überfliegen des Inhaltsverzeichnisses sofort deutlich, daß Hecht diese Lücke mus-
tergültig geschlossen hat. Eine erstaunliche Lücke, denn in der sonst so feinmaschig gewebten



ArtHist.net

3/5

Literatur zur Kunstgeschichte hätte man einige Werke gleichen Inhalts erwartet. Nun liegt erst-
mals eine eigene Abhandlung über die Glorie vor, die vielleicht nicht die letzte sein wird, doch gilt
für die folgenden Werke: Wer sich in Zukunft mit diesem Thema befaßt, muß sich mit dem Buch
von Hecht auseinandersetzen.

„Die Glorie stellt – in sehr weitgehender Entsprechung von Inhalt und Form – himmlisches Licht
dar, ohne Abbildung der tatsächlichen überirdischen Wirklichkeit sein zu wollen. Besonders in
Bezug auf ein so wichtiges und zentrales Thema gilt dabei: was man sagen will, sagt man deutli-
ch.“(300) Dieses auf die Künstler bezogene Zitat gilt gewissermaßen für das ganze Buch: Was
Hecht zur Glorie zu sagen hat, sagt er klar, deutlich und verständlich. So ist die Hauptthese des
Werks auch so einfach wie plausibel. „Die zentrale These der vorliegenden Arbeit ist, daß die neu-
zeitliche Bildform der Glorie den mittelalterlichen Goldgrund nicht nur ersetzt hat, sondern daß der
Goldgrund auch der wichtigste Ausgangspunkt für die Glorie gewesen ist.“(17) Dies ist von höchs-
ter methodischer Relevanz, da der Goldgrund sich zunächst durch sein Material auszeichnet, die
Glorie dagegen ein vermeintliches Motiv ist, gleichwohl – und das steckt in dieser These – hat
Hecht gerade durch die Herleitung der Glorie vom Goldgrund sowohl eine Motivgeschichte als
auch eine Bildtheorie geschrieben. In seiner Untersuchung steckt der so spannend wie detailrei-
che Beweis, daß sich in diesem Fall eben nicht die Semantik sondern die Bildsyntax geändert hat.
Das Motiv der Glorie ist nur die zeitgemäße Erscheinungsform des bekannten Inhalts. „Der Gold-
grund wandelt sich von einer zeichenhaften Darstellung der himmlischen Wirklichkeit bzw. von
einem zeichenhaften Hinweis auf den sakralen Charakter eines Bildes zu einer der Wirklichkeit
nachempfundenen Darstellung von Licht.“(17) Goldgrund und Glorie sind dabei die beiden stilis-
tisch verschiedenen Ausgestaltungen der Ikonographie des Himmels. War der Goldgrund in die-
sem Sinne abstraktes Symbol, so ist es die Glorie bei ganz anderer Gestalt geblieben. „Mit der Ein-
führung des gemalten Glorienlichts waren die Probleme, die der Goldgrund nicht nur wegen der
neuzeitlichen Zentralperspektive, sondern auch wegen seiner großen inhaltlichen Indifferenz mit
sich brachte, gelöst worden. Man darf die Glorie daher als die ‚Bedingung der Möglichkeiten‘ der
barocken Sakralkunst bezeichnen.“(316) Trotz der „angestrebten inhaltlichen Kontinuität“ führte
der „grundlegende Wechsel vom Goldgrund zum gemalten Licht“ – also um es nochmals in der
Analogie zur Linguistik zu sagen: der Wechsel der Bildsyntax – auch zu „Auswirkungen auf die Iko-
nographie“. (316)

Wer so argumentiert, muß zunächst die ikonographischen Aspekte klären, was Hecht auf den Sei-
ten „Theorie und Theologie der Glorie“ tut (19-48). Besonders instruktiv ist hier der Abschnitt zum
„Bild des übernatürlichen Himmels“ (34ff.).  Hervorzuheben ist in diesem Zusammenhang das
Zitat von Joseph Ratzinger, der den Himmel als „theologisches Bildwort“ (37) treffend charakteri-
siert und damit einen eigenen Beitrag zum sog. „iconic turn“ liefert. Zusammenfassend ist für die-
sen Abschnitt wichtig, daß „die theologischen Vorstellungen vom Himmel und dem himmlischen
Licht (...) keine Darstellungsform, weder eine mittelalterliche noch eine nachmittelalterliche (...)
als Eins-zu-eins-Umsetzung der theologischen Vorstellungen vom Himmel“(45) sind. Dieses nega-
tive Resultat ist daher von höchster Bedeutung, da damit der übernatürliche Himmel und somit
auch die Glorie in gewisser Weise nicht darstellbar sind. Was nicht darstellbar ist, kann in der bil-
denden Kunst aber sehr wohl dargestellt werden.

Nach dem Kapitel „Umgestaltung des Goldgrundes zu einer Lichterscheinung in der spät- und
nachmittelalterlichen Malerei“(144-167)  widmet sich Hecht  der  „monumentale(n)  Ausformung



ArtHist.net

4/5

des Glorienbildes in Italien vom Beginn des 16. bis zum frühen 17. Jahrhundert“ (168-235)

Entschieden und mit hoher Methodenreflexion erklärt Hecht die „Glorie“ als epochenkonstituieren-
des Merkmal. Damit ist es eine Bildform, die unter anderem eine Epoche prägt. Daher ist es auch
bedauerlich, daß die zweite Grenze dieser „Glorie“, die in ihrem Niedergang besteht, nicht mehr in
der gewohnten Ausführlichkeit besprochen wird. Denn – um hier ein berühmtes Wort Runges zu
paraphrasieren – auch die „Glorie“ strebt im 18. Jahrhundert zur Landschaft hin. [5] So werden
Protagonisten der „Sattelzeit“ (Koselleck) wie Caspar David Friedrich oder Francisco José Goya
nicht angesprochen. [6] Vielleicht auch, um am Ende die detailreiche Studie nicht zu spekulativ
auslaufen zu lassen. Doch hätte der Autor die Neigung zur Landschaft auch „grasbüschelweise“
entwickeln können, indem das langsame Einsickern der Landschaft in die Deckenmalerei veniziani-
scher Prägung beschrieben wird. Und wem der Sprung zu der Lichtkunst des Protestantischen
Nordens dabei zu groß ist, hätte sich gerade bei so theologisch versierten Kunsthistorikern wie
Hecht auf ein Kapitel zur „Katholischen Aufklärung“ freuen können. [7] Denn für die gesamte Auf-
klärung ist die Lichtmetaphorik zentral, nur ist die Bedeutung eine andere. Doch wäre eine Untersu-
chung mit dem Titel „Von der Glorie zum Licht der Vernunft“ nach Inhalt und Anspruch eine eigen-
ständige Untersuchung, die durch die grundlegende Arbeit von Hecht wenn nicht ermöglicht, so
doch maßgeblich vorbereitet worden ist.
Abschließend bleibt zu hoffen, daß dieses Beispiel fundierter Bildforschung auch für die Bildtheo-
rie das wird, was es für die Kunstgeschichte der Renaissance und des Barock schon längst ist: ein
Standardwerk. Die Konsequenz wäre es nicht nur, die Bildwissenschaft von Seiten der Theorie,
sondern auch von Seiten der Bilder mittels Motivgeschichten zu erforschen. Mit dieser Erkenntnis
aus dem Kernland der Bildforschung läßt sich beruhigt im Zeitalter der Bilderflut auch am Ufer
leben – selbst ohne Theoriefrühwarnsystem.

Anmerkungen:

[1] Vgl. nur als ein Beispiel unter vielen: Klaus Sachs-Hombach, Das Bild als kommunikatives Medium. Ele-

mente einer allgemeinen Bildwissenschaft, Köln 2003, bes. Abschnitt III. Bildtypen und Bildmedien, S.

191ff.

[2] Es wäre ganz falsch, die Motivgeschichte als eigene Methode mißzuverstehen. Sie ist vielmehr über

das zentrale Werkzeug des Bildvergleichs das notwendige Zentrum jeder Bildforschung. Dies zeigt sich

zum Beispiel daran, daß die Bild-Anthropologie wie sie Hans Belting 2001 vorgeschlagen hat als methodi-

sches Gerüst das Dreieck von Körper, Medium und Bild konstruiert, gleichwohl auf Motivgeschichte nicht

verzichtet. So ist die jüngste Studie von Hans Belting „Das echte Bild“ (München 2005) ebenso eine ange-

wandte Bild-Anthropologie wie selbstverständlich auch eine Motivgeschichte der Christusdarstellung.

Warum sich dagegen Bildforschung und Zeichentheorie ausschließen, hat Belting kürzlich in einem Auf-

satz nachgewiesen, in: S. Majetschak (Hg.), Bild-Zeichen, München 2005.

[3] Vgl. Werner Busch: „Vor allem aber gilt es – an den Bildern – zu zeigen, daß es sich hier [beim sentimen-

talischen Bild, J.T.] um einen Transformationsprozeß handelt, bei dem nicht nur ein veraltetes durch ein

neues Idiom ersetzt wird, die Syntax der Bildsprache aber die gleiche bleibt, sondern daß vielmehr die Syn-

tax zerstört wird und die Kunst nur vor der Folie und im Bewußtsein der Zerstörung der alten Ordnung neue

Ausdrucksbereiche erobern kann.“ Das sentimentalische Bild, S. 10.

[4] Vgl. Lambert Wiesing, Artifizielle Präsenz. Studien zur Philosophie des Bildes, Stuttgart 2005, S. 9-16.

Dort auch die folgenden Zitate.

[5] Zitat vgl. Jörg Traeger, Philipp Otto Runge und sein Werk, München 1975, S. 31 und Abschnitt 4 „... es

drängt sich alles zur Landschaft ...“, S. 38-39. – Vgl. auch Iris Wenderholm, Aura, Licht und Schein. Wer-



ArtHist.net

5/5

tung und Umwertung des Goldgrunds, in: Geschichten auf Gold, Hrsg. von S. Weppelmann, Köln 2005, S.

100-113, hier S. 111-112.

[6] Zu denken wäre etwa an Caspar David Friedrich, Frau in der Morgensonne, Folkwang Museum, Essen

oder Goyas Entwürfe zum Chor der Basilika El Pilar in Saragossa „Gloria oder die Anbetung des Namen

Gottes“ von 1771/72.

[7] Zum Begriff der katholischen Aufklärung vgl. Karl Möseneder, Franz Anton Maulbertsch. Aufklärung in

der barocken Deckenmalerei, Wien u.a. 1993. Zur „Katholischen Aufklärung“ vlg. S. 11ff. – Vgl. auch Tho-

mas DaCosta Kaufmann, Painterly enlightenment: the art of Franz Anton Maulbertsch, 1724-1796, North

Carolina 2005. – Ausst.-Kat. Mehr Licht. Europa um 1770. Die bildende Kunst der Aufklärung, München

1999.

Empfohlene Zitation:

Jörg Trempler: [Rezension zu:] Hecht, Christian: Die Glorie. Begriff, Thema, Bildelement in der europäischen

Sakralkunst vom Mittelalter bis zum Ausgang des Barock, Regensburg 2003. In: ArtHist.net, 05.03.2006.

Letzter Zugriff 17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/117>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

