
1/4

Beer, Manuela: Triumphkreuze des Mittelalters. Ein Beitrag zu Typus und Genese im
12. und 13. Jahrhundert ; mit einem Katalog der erhaltenen Denkmäler, Regensburg:
Schnell & Steiner 2005
ISBN-10: 3-7954-1755-4, 846 S.

Rezensiert von: Jens Reiche

Mit 846 Seiten gehört die Dissertation von Manuela Beer zu den Werken, die den Leser schlicht
erschlagen. Immerhin hat sich Beer nichts Geringeres als eine „systematische Erfassung“ des
Bestandes von Triumphkreuzen und Triumphkreuzgruppen vorgenommen (11) - man beginnt zu
ahnen, dass der Umfang dem Untersuchungsgegenstand angemessen ist. Fast die Hälfte nimmt
ein Katalog von 121 Objekten ein. Dabei handelt es sich in der Mehrzahl um nahezu unbekannte
Stücke. Beer liegt viel daran, die Untersuchung auf eine breite Materialgrundlage zu stellen. Auch
wenn keine eigenen restauratorischen Untersuchungen angestellt werden konnten, ist das Mate-
rial gründlich aufgearbeitet und durch viele eigene Beobachtungen ergänzt. Schon hierin liegt ein
großes Verdienst der Arbeit.

Beer  beginnt  mit  einer  Darstellung  der  Forschungsgeschichte  zu  mittelalterlichen  Kruzifixen
(12-23) und nimmt dabei vielfach kritisch Stellung. Die Literatur ab 2004 wird verständlicherweise
nur noch am Rande wahrgenommen (zu nennen sind hier vor allem die Arbeiten von Gerhard Lutz
und Katharina Christa Schüppel [1]).

Es folgt eine Definition des Begriffs „Triumphkreuz“ (24-32), für das Beer drei konstituierende Ele-
mente ausmacht: die Anbringung zwischen Chor und Laienraum, meist auf einem Querbalken und
in Verbindung mit dem Kreuzaltar; die Größe, welche jedoch kein absolutes Kriterium darstellt (so
scheint im Bamberger Dom ein nur 83 cm hohes Elfenbeinkruzifix als Triumphkreuz gedient zu
haben, 304-306); und schließlich die Ikonographie des sieghaften Christus. Damit bleibt die Defini-
tion Reiner Haussherrs von 1972 weiter gültig [2].  Wegen seiner abweichenden Ikonographie
muss z.B. das Kruzifix über dem Naumburger Westlettner ausgeschieden werden (302). Zu Recht
weist Beer darauf hin, dass der mittelalterliche Terminus „Crux triumphalis“ unscharf ist und auch
ein Altarkreuz meinen kann (28).

Die Autorin wendet sich nun der systematischen Auswertung des Bestandes zu und beginnt mit
Deutschland (33-45). Etwa drei Viertel der Objekte stammen aus den Jahrzehnten zwischen 1200
und 1260, und regional liegt das Schwergewicht auf Norddeutschland, vor allem Schleswig-Hol-
stein. Leider lässt Beer nicht überall klar erkennen, ob die heutige Verteilung der ursprünglichen
entspricht oder den Erhaltungsumständen zuzuschreiben ist. Der Leser wundert sich, dass alle
übrigen Länder erst im Schlusskapitel folgen (337-407) und begreift nun, dass es doch nur um
einen„repräsentativen Ausschnitt“ (11) geht; auch im Katalog wird nur der deutsche Denkmalbe-
stand berücksichtigt, abgesehen von einigen Ausnahmen inÖsterreich und Südtirol. Die geographi-
sche Einschränkung hat keine ersichtlichen inhaltlichen Gründe und ist letztlich wohl als Kapitulati-
on vor der Materialfülle zu verstehen, was durchaus entschuldbar ist, aber von Anfang an (auch im



ArtHist.net

2/4

Titel) hätte deutlich gemacht werden müssen. Nichtsdestotrotz erbringt auch die Kurzuntersu-
chung der europäischen Länder wertvolle Erkenntnisse, gerade zu dem umfangreichen Bestand in
Skandinavien (362-381). Manuela Beer setzt sich in einem eigenen Kapitel mit dem technischen
Befund auseinander (46-73), vor allem mit dem Material und den Fassungen. Letztere können zur
Präzisierung der Ikonographie beitragen: Viele Kreuze werden erst durch die Fassung als Lebens-
baum oder Gemmenkreuz charakterisiert (64).

Ein zentrales Kapitel der Arbeit ist der Ikonographie gewidmet (74-166). Das Kreuz erhält fast übe-
rall durch Evangelistensymbole an den Kreuzenden, manchmal auch durch herbeifliegende Engel,
einen eschatologischen Sinn. Im Christusbild ist ein Wandel zu verzeichnen: Herrschte um 1200
der triumphierende Christus vor (nur vereinzelt, so in Osnabrück, Cappenberg oder Bockhorst, fin-
den sich auch Züge der Passion), wurde er seit der 2. Hälfte des 13. Jahrhunderts immer mehr
vom leidenden Christus abgelöst. Seit dem späten 12. Jahrhundert wurden in der Mehrzahl der
Fälle Maria und Johannes als Assistenzfiguren hinzugefügt. Das Programm konnte auf verschie-
dene Weise erweitert und um zusätzliche Sinnschichten bereichert werden, z. B. durch Kirchenpa-
trone oder Cherubime. Letztere interpretiert Beer überzeugend als „Zeugen der unmittelbaren Got-
tesgegenwart“ (121); sie sind nur bei besonders anspruchsvollen Triumphkreuzen in einzelnen
Kathedralen und hochrangigen Stiftskirchen zu finden (409). Unverkennbar ist, wie die Triumphk-
reuzgruppe des Halberstädter Doms aus allen erhaltenen durch ihren künstlerischen Anspruch
und  ihre  ikonographische  Komplexität  hervorsticht  -  nicht  ohne  Grund  hatte  Manuela  Beer
zunächst 1996 in einer Magisterarbeit diese Gruppe behandelt. In Halberstadt steht das Suppeda-
neumüber einem Drachen, und darunter ist ein Dreipass mit Adam angebracht. Maria wird durch
eine beigefügte Schlange als neue Eva gekennzeichnet, und Johannes bezwingt einen wohl das
Böse personifizierenden König. Dass die„Durchdringung mehrerer Sinnschichten ein typisches
Charakteristikum der Triumphkreuze“ sei (104), gilt insbesondere für die Halberstädter Gruppe,
der in vielem auch Wechselburg folgt. Zum Abschluss des Kapitels untersucht Beer auch die Tri-
umphbalken  (133-142),  die  Tafelkreuze  in  den  Zisterzienserkirchen  Schulpforta  und  Loccum
(143-145) und das singuläre Scheibenkreuz der Soester Hohnekirche, für das sie eine Funktion als
festes Triumphkreuz ausschließt und stattdessen eine temporäre Aufstellung für Osterspiele vor-
schlägt (154-163).

Die wichtigsten Erkenntnisse hat Beer jedoch über die „Genese und
Entwicklung“ (167-248) gewonnen. Sie beginnt mit einer leider stark verkürzten Diskussion der
karolingischen Großskulptur (167) und verweist kurz auf das im Sankt Gallener Klosterplan einge-
zeichnete Triumphkreuz (171), um dann schnell auf die ältesten erhaltenen, ottonischen Triumphk-
reuze einzugehen: das Kölner Gerokreuz (um 970), das Aschaffenburger Kreuz (um 980/1000)
und die etwas jüngeren Kreuze in Gerresheim und Ringelheim (177-186). Diese frühen Beispiele
bezeichnet Beer vorsichtig als„Großkreuze“ (32) oder „Monumentalkreuze“ (177), doch genügen
sie allen Kriterien eines Triumphkreuzes, abgesehen davon, dass die genauen Modalitäten ihrer
ursprünglichen Aufstellung nicht bekannt sind. Mit diesen frühen Vertretern kann Beer auch die
häufig geäußerte Annahme widerlegen, das Triumphkreuz sei in England entstanden (408), wie
die vielen für das 11. Jahrhundert schriftlich überlieferten Beispiele vermuten lassen könnten.
Wegen der bis in ottonische Zeit zurückgehenden Frühgeschichte ist zu bedauern, dass Beers
Katalog erst um 1150 einsetzt. Hingegen erscheint die untere Zeitgrenze um 1300 (495) gerecht-
fertigt, da Beer nachweisen kann, dass sich die Ikonographie bereits in der zweiten Hälfte des 13.
Jahrhunderts verfestigt hatte (218). Bald darauf entstanden andere, andachtsbetonte Typen wie



ArtHist.net

3/4

das Gabelkruzifix (223f.). Die eindrucksvollen späteren Beispiele in Bad Doberan (um 1368/1370)
und im Lübecker Dom (1477 vollendet) unterscheiden sich ikonographisch wie funktional von den
eigentlichen Triumphkreuzen vor 1300 (235-242).

Schließlich versucht sich Beer an der schwierigen Aufgabe, die Aufstellung und die liturgische Nut-
zung von Triumphkreuzen zu erschließen (249-336). Besonders aufschlussreich sind die frühen
nachweisbaren Aufstellungen: als Altarkreuze seit dem 7. Jahrhundert (Saint-Denis), auf Säulen
seit um 1000 (dargestellt auf der Metzer Adalbero-Tafel, z.T. erhalten in Hildesheim und Essen)
und schließlich auf Triumphbalken seit dem Ende des 10. Jahrhunderts temporär (Mainzer Benna-
kreuz, 275) und seit spätestens um 1070 fest montiert (bezeugt für Winchester und Canterbury,
277, 341). Vom Bildprogramm der Bernwardssäule scheint jedoch kein direkter Weg zu den Tri-
umphkreuzikonographien zu führen. Wie zu erwarten, ist die Verbindung des Triumphkreuzes mit
dem Kreuzaltar (der natürlich fast nie genau in der„baulichen Kreuzmitte“ der Kirche steht, 265),
später auch mit dem Lettner, bedeutungskonstituierend. Für die räumliche Organisation der Litur-
gie hätte die Untersuchung der romanischen Kirchen Kölns durch Clemens Kosch 2000 [3] weitere
Perspektiven eröffnen können. Zu verschmerzen ist dagegen, dass die formal orientierte Untersu-
chung des Lettners durch Monika Schmelzer 2004 [4] nicht mehr eingearbeitet werden konnte.
Jenseits  der  Interpretation  der„Triumphkreuzgruppe  als  End-  bzw.  Höhepunkt  eines  heilsge-
schichtlichen Weges im Kirchenraum“ (316) stellt Beer wichtige Überlegungen an. So scheint eine
Einbeziehung der Triumphkreuze in liturgische Spiele plausibel, auch wenn vor dem 15. Jahrhun-
dert jeder direkte Nachweis fehlt (327-329). Die Annahme einer in St. Michael in Hildesheim seit
dem späten 12. Jahrhundert vorhandenen Verbindung von Triumphkreuz und Ostergrab wird von
Beer angezweifelt (295-308).

Nach dem etwas unglücklich eingeschobenen, sehr umfangreichen Literaturverzeichnis (411-493)
bildet der Katalog den zweiten konstituierenden Teil des Buchs (495-840). Die Einträge sind ein-
heitlich und systematisch aufgebaut und so erschöpfend wie möglich, lesen sich aber trotzdem
flüssig.

Die Feinchronologie der Halberstädter Gruppe (605-621) kann auch Beer nicht abschließend klä-
ren. Sie lehnt zu Recht sowohl die byzantinische als auch die nordfranzösische Ableitung ab,
muss jedoch einräumen, dass die am engsten verwandten Werke, eine Gruppe von Figuren in Hal-
berstadt, ebenfalls nicht fest datiert sind. Als Terminus ante quem dient ihr die Naumburger Tri-
umphkreuzgruppe, die um 1220/1225 entstanden sein soll, doch auch hier handelt es sich nur um
eine stilistische Einordnung (715-717)  [5].  Zur  1996 vorgenommenen dendrochronologischen
Untersuchung, die für das Halberstädter Kreuz als frühestes Datum 1211 (eher aber ab 1221) und
für den südlichen Cherub 1184 ergeben hat (606), vermisst man jede Stellungnahme. Es leuchtet
aus diesen Gründen nicht zwingend ein, die Gruppe bereits 1210/1215 anzusetzen. Über ihre
„überzeugende Frühdatierung“ (716) scheint noch nicht das letzte Wort gesprochen zu sein.

Generell liegen für Triumphkreuze nur wenige feste Daten vor. Durch Quellen können die Kreuze
der Landshuter Trausnitz (nach 1204, 674), von Schulpforta (wahrscheinlich vor 1268, 777) und
von Havelberg (nach 1279, 632) wenigstens ungefähr eingeordnet werden. Naturwissenschaftli-
che Untersuchungen hat es bei erschreckend wenigen Stücken gegeben: Außer dem Kölner Gerok-
reuz (178) und dem Aschaffenburger Kruzifix (181f.), deren dendrochronologische Zeitansätze
etwas ausführlicher hätten referiert werden können, sind nur das Borghorster Kreuz (ergebnislos,



ArtHist.net

4/4

516), Halberstadt und Osnabrück (frühestens 1169, wahrscheinlich nach 1179, 733; laut Beer stilis-
tisch aber 1200/1210, 735f.) dendrochonologisch analysiert worden. Hinzu kommen die umstritte-
nen C14-Untersuchungen zum Udenheimer Kruzifix im Mainzer Dom (806-808) und die noch nicht
abgeschlossene des Schaftlacher Kreuzes (764-769), die auf die„Ottonenzeit“ deute. (Beer zieht
trotzdem aus stilistischen Gründen die Mitte oder die 2. Hälfte des 11. Jahrhunderts vor.)

Die Benutzbarkeit des Werks wird durch das Ortsregister (843-846) erleichtert, doch hätte man
unbedingt auch eine Übersichtskarte erwartet. Ganz ohne Zweifel ist das Buch trotz der erwähn-
ten Lücken so anspruchsvoll und materialreich, dass es wohl für Jahrzehnte das Standardwerk
zum Thema werden wird.

Anmerkungen:

[1] Gerhard Lutz: Das Bild des Gekreuzigten im Wandel. Die sächsischen und westfälischen Kruzifixe der

ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts, Petersberg 2004. - Katharina Christa Schüppel: Silberne und Goldene

Monumentalkruzifixe. Ein Beitrag zur mittelalterlichen Liturgie- und Kunstgeschichte, Weimar 2005.

[2] Reiner Haussherr: Triumphkreuz, in: Lexikon der Christlichen Ikonographie, hrsg. von Engelbert Kirsch-

baum, Bd. 4, Freiburg / Br. 1972, Sp. 356-359.

[3] Clemens Kosch: Kölns Romanische Kirchen. Architektur und Liturgie im Hochmittelalter, Regensburg

2000.

[4] Monika Schmelzer: Der mittelalterliche Lettner im deutschsprachigen Raum. Typologie und Funktion,

Petersberg 2004.

[5] Beers stilistische Einordnung überzeugt mehr als die von Lutz 2004 (wie Anm. 2), S. 92-106 gesehenen

anglonormannischen Bezüge.

Empfohlene Zitation:

Jens Reiche: [Rezension zu:] Beer, Manuela: Triumphkreuze des Mittelalters. Ein Beitrag zu Typus und

Genese im 12. und 13. Jahrhundert ; mit einem Katalog der erhaltenen Denkmäler, Regensburg 2005. In:

ArtHist.net, 24.03.2006. Letzter Zugriff 16.02.2026. <https://arthist.net/reviews/116>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

