ArtHist net

Beer, Manuela: Triumphkreuze des Mittelalters. Ein Beitrag zu Typus und Genese im
12. und 13. Jahrhundert ; mit einem Katalog der erhaltenen Denkmaler, Regensburg:
Schnell & Steiner 2005

ISBN-10: 3-7954-1755-4, 846 S.

Rezensiert von: Jens Reiche

Mit 846 Seiten gehort die Dissertation von Manuela Beer zu den Werken, die den Leser schlicht
erschlagen. Immerhin hat sich Beer nichts Geringeres als eine ,systematische Erfassung” des
Bestandes von Triumphkreuzen und Triumphkreuzgruppen vorgenommen (11) - man beginnt zu
ahnen, dass der Umfang dem Untersuchungsgegenstand angemessen ist. Fast die Halfte nimmt
ein Katalog von 121 Objekten ein. Dabei handelt es sich in der Mehrzahl um nahezu unbekannte
Stiicke. Beer liegt viel daran, die Untersuchung auf eine breite Materialgrundlage zu stellen. Auch
wenn keine eigenen restauratorischen Untersuchungen angestellt werden konnten, ist das Mate-
rial griindlich aufgearbeitet und durch viele eigene Beobachtungen erganzt. Schon hierin liegt ein
grofRes Verdienst der Arbeit.

Beer beginnt mit einer Darstellung der Forschungsgeschichte zu mittelalterlichen Kruzifixen
(12-23) und nimmt dabei vielfach kritisch Stellung. Die Literatur ab 2004 wird versténdlicherweise
nur noch am Rande wahrgenommen (zu nennen sind hier vor allem die Arbeiten von Gerhard Lutz
und Katharina Christa Schiippel [1]).

Es folgt eine Definition des Begriffs , Triumphkreuz” (24-32), fiir das Beer drei konstituierende Ele-
mente ausmacht: die Anbringung zwischen Chor und Laienraum, meist auf einem Querbalken und
in Verbindung mit dem Kreuzaltar; die GréRke, welche jedoch kein absolutes Kriterium darstellt (so
scheint im Bamberger Dom ein nur 83 cm hohes Elfenbeinkruzifix als Triumphkreuz gedient zu
haben, 304-306); und schlieBlich die Ikonographie des sieghaften Christus. Damit bleibt die Defini-
tion Reiner Haussherrs von 1972 weiter giiltig [2]. Wegen seiner abweichenden Ikonographie
muss z.B. das Kruzifix Gber dem Naumburger Westlettner ausgeschieden werden (302). Zu Recht
weist Beer darauf hin, dass der mittelalterliche Terminus ,Crux triumphalis” unscharf ist und auch
ein Altarkreuz meinen kann (28).

Die Autorin wendet sich nun der systematischen Auswertung des Bestandes zu und beginnt mit
Deutschland (33-45). Etwa drei Viertel der Objekte stammen aus den Jahrzehnten zwischen 1200
und 1260, und regional liegt das Schwergewicht auf Norddeutschland, vor allem Schleswig-Hol-
stein. Leider lasst Beer nicht iberall klar erkennen, ob die heutige Verteilung der urspriinglichen
entspricht oder den Erhaltungsumstanden zuzuschreiben ist. Der Leser wundert sich, dass alle
Ubrigen L&ander erst im Schlusskapitel folgen (337-407) und begreift nun, dass es doch nur um
einen,reprasentativen Ausschnitt” (11) geht; auch im Katalog wird nur der deutsche Denkmalbe-
stand beriicksichtigt, abgesehen von einigen Ausnahmen inOsterreich und Siidtirol. Die geographi-
sche Einschrankung hat keine ersichtlichen inhaltlichen Griinde und ist letztlich wohl als Kapitulati-
on vor der Materialfiille zu verstehen, was durchaus entschuldbar ist, aber von Anfang an (auch im

1/4



ArtHist.net

Titel) hatte deutlich gemacht werden miissen. Nichtsdestotrotz erbringt auch die Kurzuntersu-
chung der européischen Lander wertvolle Erkenntnisse, gerade zu dem umfangreichen Bestand in
Skandinavien (362-381). Manuela Beer setzt sich in einem eigenen Kapitel mit dem technischen
Befund auseinander (46-73), vor allem mit dem Material und den Fassungen. Letztere kdnnen zur
Prazisierung der Ikonographie beitragen: Viele Kreuze werden erst durch die Fassung als Lebens-
baum oder Gemmenkreuz charakterisiert (64).

Ein zentrales Kapitel der Arbeit ist der Ikonographie gewidmet (74-166). Das Kreuz erhilt fast (ibe-
rall durch Evangelistensymbole an den Kreuzenden, manchmal auch durch herbeifliegende Engel,
einen eschatologischen Sinn. Im Christusbild ist ein Wandel zu verzeichnen: Herrschte um 1200
der triumphierende Christus vor (nur vereinzelt, so in Osnabriick, Cappenberg oder Bockhorst, fin-
den sich auch Ziige der Passion), wurde er seit der 2. Halfte des 13. Jahrhunderts immer mehr
vom leidenden Christus abgeldst. Seit dem spaten 12. Jahrhundert wurden in der Mehrzahl der
Falle Maria und Johannes als Assistenzfiguren hinzugefiigt. Das Programm konnte auf verschie-
dene Weise erweitert und um zusatzliche Sinnschichten bereichert werden, z. B. durch Kirchenpa-
trone oder Cherubime. Letztere interpretiert Beer iberzeugend als ,Zeugen der unmittelbaren Got-
tesgegenwart” (121); sie sind nur bei besonders anspruchsvollen Triumphkreuzen in einzelnen
Kathedralen und hochrangigen Stiftskirchen zu finden (409). Unverkennbar ist, wie die Triumphk-
reuzgruppe des Halberstadter Doms aus allen erhaltenen durch ihren kiinstlerischen Anspruch
und ihre ikonographische Komplexitat hervorsticht - nicht ohne Grund hatte Manuela Beer
zunachst 1996 in einer Magisterarbeit diese Gruppe behandelt. In Halberstadt steht das Suppeda-
neumiiber einem Drachen, und darunter ist ein Dreipass mit Adam angebracht. Maria wird durch
eine beigefligte Schlange als neue Eva gekennzeichnet, und Johannes bezwingt einen wohl das
Bose personifizierenden Konig. Dass die,Durchdringung mehrerer Sinnschichten ein typisches
Charakteristikum der Triumphkreuze” sei (104), gilt insbesondere fiir die Halberstddter Gruppe,
der in vielem auch Wechselburg folgt. Zum Abschluss des Kapitels untersucht Beer auch die Tri-
umphbalken (133-142), die Tafelkreuze in den Zisterzienserkirchen Schulpforta und Loccum
(143-145) und das singulére Scheibenkreuz der Soester Hohnekirche, fiir das sie eine Funktion als
festes Triumphkreuz ausschlieBt und stattdessen eine temporéare Aufstellung fiir Osterspiele vor-
schlagt (154-163).

Die wichtigsten Erkenntnisse hat Beer jedoch uber die ,Genese und

Entwicklung” (167-248) gewonnen. Sie beginnt mit einer leider stark verkiirzten Diskussion der
karolingischen GroRskulptur (167) und verweist kurz auf das im Sankt Gallener Klosterplan einge-
zeichnete Triumphkreuz (171), um dann schnell auf die dltesten erhaltenen, ottonischen Triumphk-
reuze einzugehen: das Kolner Gerokreuz (um 970), das Aschaffenburger Kreuz (um 980/1000)
und die etwas jiingeren Kreuze in Gerresheim und Ringelheim (177-186). Diese friihen Beispiele
bezeichnet Beer vorsichtig als,GroRkreuze” (32) oder ,Monumentalkreuze” (177), doch geniigen
sie allen Kriterien eines Triumphkreuzes, abgesehen davon, dass die genauen Modalitaten ihrer
urspriinglichen Aufstellung nicht bekannt sind. Mit diesen frilhen Vertretern kann Beer auch die
haufig gedulerte Annahme widerlegen, das Triumphkreuz sei in England entstanden (408), wie
die vielen fir das 11. Jahrhundert schriftlich iberlieferten Beispiele vermuten lassen kdonnten.
Wegen der bis in ottonische Zeit zuriickgehenden Friihgeschichte ist zu bedauern, dass Beers
Katalog erst um 1150 einsetzt. Hingegen erscheint die untere Zeitgrenze um 1300 (495) gerecht-
fertigt, da Beer nachweisen kann, dass sich die lkonographie bereits in der zweiten Halfte des 13.
Jahrhunderts verfestigt hatte (218). Bald darauf entstanden andere, andachtsbetonte Typen wie

2/4



ArtHist.net

das Gabelkruzifix (223f.). Die eindrucksvollen spateren Beispiele in Bad Doberan (um 1368/1370)
und im Liibecker Dom (1477 vollendet) unterscheiden sich ikonographisch wie funktional von den
eigentlichen Triumphkreuzen vor 1300 (235-242).

SchlieBlich versucht sich Beer an der schwierigen Aufgabe, die Aufstellung und die liturgische Nut-
zung von Triumphkreuzen zu erschlieBen (249-336). Besonders aufschlussreich sind die friihen
nachweisbaren Aufstellungen: als Altarkreuze seit dem 7. Jahrhundert (Saint-Denis), auf S&ulen
seit um 1000 (dargestellt auf der Metzer Adalbero-Tafel, z.T. erhalten in Hildesheim und Essen)
und schlieBlich auf Triumphbalken seit dem Ende des 10. Jahrhunderts temporér (Mainzer Benna-
kreuz, 275) und seit spatestens um 1070 fest montiert (bezeugt fiir Winchester und Canterbury,
277, 341). Vom Bildprogramm der Bernwardsséule scheint jedoch kein direkter Weg zu den Tri-
umphkreuzikonographien zu fiihren. Wie zu erwarten, ist die Verbindung des Triumphkreuzes mit
dem Kreuzaltar (der natirlich fast nie genau in der,baulichen Kreuzmitte” der Kirche steht, 265),
spater auch mit dem Lettner, bedeutungskonstituierend. Fiir die raumliche Organisation der Litur-
gie hatte die Untersuchung der romanischen Kirchen Kélns durch Clemens Kosch 2000 [3] weitere
Perspektiven eroffnen konnen. Zu verschmerzen ist dagegen, dass die formal orientierte Untersu-
chung des Lettners durch Monika Schmelzer 2004 [4] nicht mehr eingearbeitet werden konnte.
Jenseits der Interpretation der,Triumphkreuzgruppe als End- bzw. Hohepunkt eines heilsge-
schichtlichen Weges im Kirchenraum” (316) stellt Beer wichtige Uberlegungen an. So scheint eine
Einbeziehung der Triumphkreuze in liturgische Spiele plausibel, auch wenn vor dem 15. Jahrhun-
dert jeder direkte Nachweis fehlt (327-329). Die Annahme einer in St. Michael in Hildesheim seit
dem spaten 12. Jahrhundert vorhandenen Verbindung von Triumphkreuz und Ostergrab wird von
Beer angezweifelt (295-308).

Nach dem etwas ungliicklich eingeschobenen, sehr umfangreichen Literaturverzeichnis (411-493)
bildet der Katalog den zweiten konstituierenden Teil des Buchs (495-840). Die Eintrdge sind ein-
heitlich und systematisch aufgebaut und so erschopfend wie mdglich, lesen sich aber trotzdem
flissig.

Die Feinchronologie der Halberstéadter Gruppe (605-621) kann auch Beer nicht abschlieRend kl&-
ren. Sie lehnt zu Recht sowohl die byzantinische als auch die nordfranzésische Ableitung ab,
muss jedoch einrdumen, dass die am engsten verwandten Werke, eine Gruppe von Figuren in Hal-
berstadt, ebenfalls nicht fest datiert sind. Als Terminus ante quem dient ihr die Naumburger Tri-
umphkreuzgruppe, die um 1220/1225 entstanden sein soll, doch auch hier handelt es sich nur um
eine stilistische Einordnung (715-717) [5]. Zur 1996 vorgenommenen dendrochronologischen
Untersuchung, die fiir das Halberstadter Kreuz als friilhestes Datum 1211 (eher aber ab 1221) und
fiir den siidlichen Cherub 1184 ergeben hat (606), vermisst man jede Stellungnahme. Es leuchtet
aus diesen Griinden nicht zwingend ein, die Gruppe bereits 1210/1215 anzusetzen. Uber ihre
,<uberzeugende Friihdatierung” (716) scheint noch nicht das letzte Wort gesprochen zu sein.

Generell liegen fiir Triumphkreuze nur wenige feste Daten vor. Durch Quellen kénnen die Kreuze
der Landshuter Trausnitz (nach 1204, 674), von Schulpforta (wahrscheinlich vor 1268, 777) und
von Havelberg (nach 1279, 632) wenigstens ungefahr eingeordnet werden. Naturwissenschaftli-
che Untersuchungen hat es bei erschreckend wenigen Stiicken gegeben: AuBer dem Kdlner Gerok-
reuz (178) und dem Aschaffenburger Kruzifix (181f.), deren dendrochronologische Zeitansétze
etwas ausfihrlicher hétten referiert werden kénnen, sind nur das Borghorster Kreuz (ergebnislos,

3/4



ArtHist.net

516), Halberstadt und Osnabriick (friihestens 1169, wahrscheinlich nach 1179, 733; laut Beer stilis-
tisch aber 1200/1210, 735f.) dendrochonologisch analysiert worden. Hinzu kommen die umstritte-
nen C14-Untersuchungen zum Udenheimer Kruzifix im Mainzer Dom (806-808) und die noch nicht
abgeschlossene des Schaftlacher Kreuzes (764-769), die auf die,Ottonenzeit” deute. (Beer zieht
trotzdem aus stilistischen Griinden die Mitte oder die 2. Halfte des 11. Jahrhunderts vor.)

Die Benutzbarkeit des Werks wird durch das Ortsregister (843-846) erleichtert, doch hatte man
unbedingt auch eine Ubersichtskarte erwartet. Ganz ohne Zweifel ist das Buch trotz der erwéhn-
ten Liicken so anspruchsvoll und materialreich, dass es wohl fiir Jahrzehnte das Standardwerk
zum Thema werden wird.

Anmerkungen:

[1] Gerhard Lutz: Das Bild des Gekreuzigten im Wandel. Die sachsischen und westfélischen Kruzifixe der
ersten Halfte des 13. Jahrhunderts, Petersberg 2004. - Katharina Christa Schiippel: Silberne und Goldene
Monumentalkruzifixe. Ein Beitrag zur mittelalterlichen Liturgie- und Kunstgeschichte, Weimar 2005.

[2] Reiner Haussherr: Triumphkreuz, in: Lexikon der Christlichen Ikonographie, hrsg. von Engelbert Kirsch-
baum, Bd. 4, Freiburg / Br. 1972, Sp. 356-359.

[3] Clemens Kosch: Kéins Romanische Kirchen. Architektur und Liturgie im Hochmittelalter, Regensburg
2000.

[4] Monika Schmelzer: Der mittelalterliche Lettner im deutschsprachigen Raum. Typologie und Funktion,
Petersberg 2004.

[5] Beers stilistische Einordnung tiberzeugt mehr als die von Lutz 2004 (wie Anm. 2), S. 92-106 gesehenen

anglonormannischen Bezlige.

Empfohlene Zitation:
Jens Reiche: [Rezension zu:] Beer, Manuela: Triumphkreuze des Mittelalters. Ein Beitrag zu Typus und
Genese im 12. und 13. Jahrhundert; mit einem Katalog der erhaltenen Denkmaéler, Regensburg 2005. In:

ArtHist.net, 24.03.2006. Letzter Zugriff 16.02.2026. <https://arthist.net/reviews/116>.

Dieser Text wird vertffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unverdnderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemaR dem obigen Zitationsvermerk
zulassig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

4/4


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

