
1/3

Schmidt, Siegfried J. (Hrsg.): Medien und Emotionen, Münster: LIT Verlag 2005
ISBN-10: 3-8258-8792-8, 433 S, EUR 24.90

Rezensiert von: Hans J. Wulff

Ins Kino gegangen, geweint. Gelacht. Sich erschrocken. Gegruselt. Eine Allgemeinerfahrung, die
dennoch in den Film- und Kommunikationstheorien bislang nur marginale Aufmerksamkeit gefun-
den hat. Seit mehreren Jahren: modisches Thema, Anlaß für Kluges und Flaches, für Triviales und
Überkomplexes. Emotionen im Kino unterscheiden sich von denen im Alltagsleben, das scheint
fundamental zu sein. Zuschauer sind handlungs- und folgenentlastet, wie es manchmal heißt, kön-
nen sich darum Situationen aussetzen, denen man in der Alltagsrealität ausweichen würde. Emoti-
on im Kino wird gesucht, ein Ort, an dem man sich dem Strom des Erlebens hingeben kann. Weil
man im Kino sicher ist.

Eine allgemeine Theorie der medienvermittelten Emotionen ist nicht in Sicht (man muß auch über
Fernsehen und Romane, Theater und Radio und ähnliches mehr reden; aber auch über Fiktionen
und Nachrichten, Happenings und mediale Spiele). Vorliegender Band scheint eine solche allge-
meine Perspektive zu verfolgen. Aber er enttäuscht, mehr als das: er macht ärgerlich. Entstanden
aus zwei Seminaren an der Münsteraner Universität, versammelt er die studentischen Bemühun-
gen. Und geht kaum über das hinaus, was man - diesen Kontext kennend - erwarten würde. Da
geht es um die Tragödie, laut Überschrift die Gattung der „Emotionalität per definitionem“. Das
Modell des Tragischen wird historisch entwickelt, von den Dionysos-Kulten über die aristotelische
Poetik, den Katharsis-Begriff, das bürgerliche Trauerspiel und seine Krisen. Fallhöhe und Stände-
klausel werden als allgemeine Konzepte, nicht als Forderungen einer normativen Poetik ausgewie-
sen. Und all das mündet ein in die Feststellung, dass der „schuldlos schuldig werdende Held“ eine
heute nicht mehr praktikable Inhaltsfigur sei - „vorausgesetzt, es gäbe die Tragödie überhaupt
noch. Wie schon angeführt [,] befindet sich die heutige Gesellschaft in einer Situation radikaler
Kontingenzerfahrung“ (131). Kein Blick in die riesige Bibliothek der Filme und Fernsehspiele. Kein
Wort über die Tatsache, dass klassische Tragödien immer noch aufgeführt werden (induzieren sie
nicht mehr die emotionalen Bewegungen, die ihnen einmal zugesprochen gewesen sind?). Kein
Innehalten bei der Frage, wie das Melodramatische zum Tragischen sich verhält. Und natürlich:
keine Kenntnis der Literatur, die Filme zu Korpora des Tragischen zusammenführen, die Figuren
wie den Gangster als tragische Figuren thematisieren oder am Einzelfall einen Film wie L'ARMEE
DES HOMBRES von Jean-Pierre Melville als „moderne Tragödie“ untersuchen. Diesen wie viele
andere.

Man kann an anderen Kapiteln fortsetzen. Die „mediale Inszenierung des Krieges“ findet sich
(auch dies ein modisches Thema, viel zu viel ist zu schnell geschrieben worden). Die Autorinnen
wollen Kriege und Konflikte gleichermaßen „als Formen von Krisen behandeln, wobei nicht verges-
sen werden darf, dass Krisen beobachterabhängig und kontingent sind“ (138). Es erscheint ihnen
im folgenden „sinnvoll, zwischen Kriegsfilmen und Antikriegsfilmen zu unterscheiden“ (143). Auch
gesetzt die paradoxale Tatsache, dass auch Kriegsfilme „Krieg“ zeigen müssen und diesen dabei



ArtHist.net

2/3

ästhetisieren (stimmt diese Behauptung eigentlich, die man nicht nur hier findet?): Die Traditionen
des Kriegsfilms werden nicht in die historischen Kontexte von Propaganda und Pazifismus, von
Dokumentarismus, Existenzialismus und Surrealismus untersucht. Feinere Erzählmuster und Argu-
mentationsstrukturen, die Frage von Heroisierung und Opferperspektive, die Dramatisierung von
Widerstand im Krieg (alles Dinge, die die emotionalen Prozesse, die Kriegsfilme ansteuern und
ermöglichen können): kein Wort darüber.

Es ist überaus deutlich, dass die Seminare auf zwischen Systemtheorie und Konstruktivismus ori-
entierten Annahmen Schmidts aufbauen, dass hier der Lieferant von Terminologien und Beschrei-
bungsmodellen zu vermuten ist. Die - studentischen - Texte modulieren das Ausgangsmaterial
aber in einer oft nur für Insider nachvollziehbaren Art und Weise. „Moral funktioniert [...] als operati-
ve Fiktion, die allgemeine Kontingenz durch spezifische Kontingenz bearbeitet“ (157). Es folgt im
unmittelbaren Anschluss die Behauptung, dass die moralischen Ordnungs- und Orientierungsrah-
men im Verlauf der Sozialisation gelernt würden. Und dass sie nie feststünden, sondern in jeder
moralischen Bewertung neu wieder aktualisiert und aktiviert werden müßten und erst dann dem
Urteilenden „Stabilität und Sicherheit“ verliehen (ebd.). Welche Einsicht. Moralische Bewertung
auch im Kino? Angesichts einer Figur wie Hannibal Lecter? „Die grundlegende Unterscheidung, mit
der Moral operiert, ist die Dichotomie gut/böse. Die Einheit der Differenz von gut/böse konstituiert
folglich Moral“ (ebd.). Was hat das mit der Emotionalität von Medienrezeption zu tun? Oder mit
der Darstellung emotional folgenreicher Figurenkonstellationen, Intrigen und Handlungsverwick-
lungen im Film oder Fernsehen? Wird der Zuschauer in diversen Genres nicht gerade dazu eingela-
den, sich auf moralisch höchst schwer zu beurteilende Dilemmasituationen, auf Widersprüche,
Paradoxien und Komplikationen einzulassen? Zu sehen (und zu fühlen), dass manche Konstellatio-
nen moralisch ambivalent bleiben, dass die Handlungsfähigkeit der Akteure eingeschränkt bleibt,
dass das Aufrechtsein und die praktischen Kontexte des Alltags in kaum auflösbaren Konflikt
geraten? Dass „gut“ und „böse“ sich kaum noch bestimmen lassen?

Da ist in allen Beiträgen gelegentlich ein Schematismus zu spüren, der komplizierte emotionale
Bewegungen rigoros vereinfacht. Ist „Scham“ wirklich ausreichend als eine „affektive Reaktion“
bestimmt, die „bei Verstoß gegen die moralischen Grundsätze der Gemeinschaft“ ausgelöst wird
(157)? Schmidt leitet den Band mit einer knappen (aber auch sehr unspezifischen, die besondere
Problematik der durch Medien induzierten und der in ihnen dargestellten Emotionen kaum beach-
tenden) Überblicksdarstellung ein. Die Beiträge des Bandes schwanken zwischen den beiden The-
menhorizonten hin und her. Manche sprechen von Zuschaueremotionen (Horror etwa). Andere
von dargestellten Emotionen (der Abschnitt über Daily-Talks etwa). Beides hängt naturgemäß
zusammen. Der Emotion im Theatersaal zugeordnet ist die „große Szene“ als ein Moment konzen-
trierter Emotionsdarstellung. Und auch das Lachen kann sich nicht ausbreiten, ohne dass es einen
Lachanlaß gäbe. Im Abschnitt über das Komische wird die Satire den Lachanlässen zugeordnet -
eine Subordination, die zumindest überdacht werden sollte. Emotionen im Medium und Emotio-
nen im Feld der Zuschauer stimmen nicht überein oder sind gar identisch - eine folgenreiche Diffe-
renz.

Sammelbände wie diese unterminieren ein seriöses wissenschaftliches Interesse daran, etwas
genauer zu verstehen, was im Kinosaal, im Auditorium, vor dem Fernseher geschieht. Ein Band
wie der vorliegende wirft auch die Frage auf, ob denn alles gedruckt werden muß, was geschrie-
ben wird - angesichts der Bibliotheksetats, der sowieso schon unkontrollierbar werdenden Infor-



ArtHist.net

3/3

mationsflut auf Schreibtischen und Bildschirmen. Und er macht fragen, ob es nicht nötig ist, eine
„Ethik der Herausgeberschaft“ auf die Agenda der Wissenschaften zu heben - angesichts des Aus-
falls der Kontrolle der Wissenschaftspublizistik durch Lektoren und Verlage, angesichts der immer
geringeren Schwellen, die der Veröffentlichung von Geschriebenem entgegenstehen, und ange-
sichts des armen Lesers, der sich durch einen Berg von Halbdurchdachtem hindurchgraben muß.

Empfohlene Zitation:

Hans J. Wulff: [Rezension zu:] Schmidt, Siegfried J. (Hrsg.): Medien und Emotionen, Münster 2005. In:

ArtHist.net, 19.12.2005. Letzter Zugriff 08.01.2026. <https://arthist.net/reviews/110>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

