
1/5

Liebelt, Udo; Metzger, Folker (Hrsg.): Vom Geist der Dinge. Das Museum als Forum
für Ethik und Religion ; [Dokumentation der Fachtagung "Vom Geist der Dinge : das
Museum als Forum für Ethik und Religion", 28. bis 30. Oktober 2004 in Dresden] (=
Kultur- und Museumsmanagement), Bielefeld: transcript Verlag 2005
ISBN-10: 3-89942-398-4, 195 S.

Rezensiert von: Maren Ziese

Vor einiger Zeit erschien im transcript Verlag in der Reihe Kultur- und Museumsmanagement (Sep-
tember 2004) eine Publikation zum Thema Religion und Museum aus religionswissenschaftlicher
Sicht.[1] Vor wenigen Wochen folgte nun ein neuer Band (Oktober 2005) unter dem Titel „Vom
Geist der Dinge - Das Museum als Forum für Ethik und Religion“. Er führt auf museumspädagogi-
scher Ebene die Diskussion des ersten Bandes weiter fort. Die Publikation geht aus der Jahresta-
gung des Bundesverbandes für Museumspädagogik e.V. und der Stiftung Deutsches Hygiene-Mu-
seum Dresden hervor, die im Oktober 2004 im Hygiene-Museum stattfand.[2] Sie greift Fragen auf,
die auch durch die zeitgleich im Museum ausgerichtete Ausstellung „Die Zehn Gebote“ aufgewor-
fen wurden. Entscheidend für die Themenfindung der Tagung und des daraus hervorgegangenen
Bandes war aber nicht nur diese Ausstellung, sondern auch die Debatte um die Vermittlung von
gesellschafts- und bildungspolitischen Werten, welche die MuseumspädagogInnen dazu brachte,
erneut über grundlegende Fragen ihrer Tätigkeit nachzudenken. Auffällig, so die Herausgeber des
Bandes, sei, dass in der Debatte um existentielle und lebensweltliche Fragen die Museen kaum
Erwähnung fanden, obwohl eine Renaissance dieses Themenfeldes an deutschen Museumshäus-
ern zu verzeichnen sei. Der sakrale oder rituelle Hintergrund vieler Sammlungen und Objekte bie-
tet eine Vielfalt an Anknüpfungspunkten für eine Auseinandersetzung mit ethischen und religiö-
sen Themen und Fragen zu ihrer Repräsentation und Vermittlung.

Der Band ist in drei Abschnitte unterteilt. Unter der Überschrift „Positionen, Modelle“ enthält er
neun Aufsätze zu „Museum und Religion“ sowie „Ethik und Lebenswelten im Museum“. Die Auto-
ren sind TheologInnen, ReligionswissenschaftlerInnen und Museums- und KirchenpädagogInnen.
Als eine Art Exkurs präsentiert sich ein Beitrag zum Kirchenraum unter derFragestellung „Kirche
als Museum?“. Im Anschluss an die ausführlichen Beiträge sind die Berichte von den sechs Work-
shops aufgeführt, die im Rahmen der Konferenz stattfanden. Den Abschluss der Publikation bietet
ein „Ideenmarkt“ mit Kontaktadressen.

In seinem Beitrag „Sakrale Objekte im Museum“ legt der Frankfurter Ethnologe Karl-Heinz Kohl
dar, was den Umgang mit sakralen Gegenständen im Museum problematisch macht. Er spannt
den Bogen von einer besonderen Form der Aufbewahrung zu ethischen Überlegungen über den
Sinn der Präsentation sakraler Objekte. Nach einer sehr konkreten und kenntnisreichen Schilde-
rung, was solche Gegenstände von anderen Museumsstücken unterscheidet und mit welchen
Schwierigkeiten Sammlungen durch sie konfrontiert sind, fasst er zusammen, dass sakrale Objek-
te im Museum dennoch einen passenden Aufbewahrungsort vorfinden würden. Diskussionswür-
dig bleibt jedoch dabei, wie diese Gegenstände überhaupt vermittelbar sind. Ein Problem sieht



ArtHist.net

2/5

Kohl darin, dass die Museumsaura der Aura der Objekte entgegenläuft. Er fordert, die Würde und
Eigenständigkeit der Objekt zu erhalten, die ihnen oft durch die Einordnung in den Museumskon-
text verloren gingen. Doch lässt er offen, wie eine entsprechende Umsetzung erfolgen könnte. Fra-
gen des Umganges mit anderen Religionen und Zeugnissen – also Sammlungspolitiken und Auf-
bewahrungsverfahren im weitesten Sinne - behandelt auch Jean-Hubert Martin, Direktor des muse-
um kunst palastes Düsseldorf. Seine Aufmerksamkeit gilt dem Kunstmuseum und der außereuro-
päischen Kunst. Seiner Meinung nach kann sich das Museum aus dem „humanistischen Wertesys-
tem lösen“ und sich dem öffnen, was andere religiöse Gemeinschaften als „heilig“ definieren. Er
schlägt vor, dass sich das Museum für religiöse Praktiken und Gegenstände aus anderen Kultu-
ren, eingeschlossen „heiliger“ Objekte, öffnen und nicht mehr eine rein weltliche Institution bleiben
sollte. Damit wäre es möglich, bislang ausgeschlossene Gruppen ins Kunstmuseum zu holen und
die Institution insbesondere durch religiöse Praktiken zu vitalisieren. Vage bleibt allerdings der
Vorschlag, wie die Art der Präsentation aussehen könnte. Eine Kontextualisierung von Objekten
lehnt er ab, da Kunst sich selber das Referenzsystem sei. Martin rekurriert auf drei Ausstellungen,
die er selbst kuratierte, dazu zählt unter anderem „Altäre – Kunst zum Niederknien“, 2001, in der er
66 zeitgenössische geweihte Altäre aus allen Kontinenten als Kunst präsentierte.[3] In diesem
Zusammenhang ist es bemerkenswert, dass die Tagungsleitung Jean-Hubert Martin zu dieser
Konferenz einlud bzw. sein Betrag auch Teil des Tagungsbandes ist. Denn gerade für sein kuratori-
sches Vorgehen bei der Ausstellung „Altäre“ ist er in der Vergangenheit stark kritisiert worden,
unter anderem auch in dem Band, auf den die Herausgeber als Vorgängerpublikation verweisen.
Dort problematisierte Susan Kamel Präsentationsformen, die Religion als Kunst darstellen. Sie kri-
tisierte, dass durch eine rein ästhetische Präsentation Kunst zum einen dekontextualisiert und ent-
historisiert  wird,  zum anderen  die  Konstruiertheit  von  Wahrnehmung ignoriert,  eine  kritische
Betrachtung verstellt  sowie universale Sichtweisen und Gefühle vorausgesetzt  werden.  Hinzu
kommt, dass das Museum dadurch selbst quasisakral wird, nämlich zu einem Übermittler des ver-
meintlich Absoluten.[4] Weiterführenden Fragen dieser Art oder eine Wiederaufnahme jener Anre-
gungen sind leider im vorliegenden Band nicht zu finden.

Das Interesse der Theologin Susanne Natrup gilt dem postmodernen Museum für Gegenwarts-
kunst als religiös inszeniertem Ort.[5] Die Theologin fragt nach den Voraussetzungen, die aus
einer säkularen Institution einen implizit religiösen Ort machen und dort die Auseinandersetzung
mit Sinnfragen ermöglichen. Natrup geht auf viele Aspekte von der Entstehungsgeschichte des
Museums bis zu den implizit religiösen Potentialen des Museums ein, wie z.B. den Ritualen beim
Betreten des Baus: das Ablegen der Mäntel und Taschen und den Aufenthalt im Verkaufsbereichs
des Foyers. Hier sieht sie eine Einstimmung auf die Begegnung mit dem "Allerheiligsten", eine Art
"religiöses Reinigungsritual". Sie lenkt dann den Blick auf ein spezielles Milieu, um ihre Argumenta-
tion zu untermauern, und zwar auf das „Selbstverwirklichungsmilieu“ (Schulze) der Urbanen, Jün-
geren und Gebildeten, angeblich vornehmlich in schwarz gekleidet und mit einer „Ich-Zentrierung“
ausgestattet. Aufschlussreich ist ihre „Anmerkung zur Museumspädagogik“ im Anschluss des
Textes. Hier kritisiert die Autorin, dass der Aspekt der „Kunstreligion“ in der museumspädagogi-
schen Literatur nahezu unbeachtet bliebe, die sich ganz auf die Vermittlung von kunsthistori-
schem Wissen konzentriere, um Kunstwerke verständlich zu machen. Natrup fordert hier eine
Methodik des Befremdens, um von dieser „gefühlten Befremdlichkeit“ ausgehend, sich mit den
ausgestellten Objekten auseinander zu setzen. Mit diesem Appell erinnert sie an Peter J. Bräun-
lein, der auch von der Gestaltung des Museums als „Ort des Befremdens“ spricht.[6] In Anlehnung



ArtHist.net

3/5

an Michael Parmentier weist Natrup darauf hin, dass die Auseinandersetzung mit Gegenwarts-
kunst oft ein quasireligiöses Geschehen darstelle. Wie könnte Museumspädagogik angemessen
darauf reagieren, wenn sie dies anerkennen würde? Offen bleibt allerdings bei Natrup die (ethi-
sche) Frage, ob sie Möglichkeiten sieht, der von ihr geschilderten Entwicklung gegenzusteuern
und die Inklusion anderer sozialer Klassen bzw. Milieus zu fördern. Auch wäre es interessant zu
diskutieren, ob die Gleichsetzung von Sinnfragen mit religiösen Fragen tatsächlich hilfreich ist.
Herbert Schnädelbach hat jüngst auf elementare Unterschiede zwischen dem, was früher als „exis-
tentielle Fragen“ galt und dem, was heute unter „religiöse“ Beschäftigung verstanden wird hinge-
wiesen.[7]

Udo Liebelt - zusammen mit Folker Metzger Herausgeber des Bandes - Theologe und Kunsthistori-
ker, stellt in seinem bebilderten Beitrag anhand zahlreicher Beispiele einen besonderen Veranstal-
tungstypus vor, der seit den 1980er Jahren in einigen westdeutschen Kunstmuseen praktiziert
wird, nämlich den christlichen Gottesdienst. Liebelt sieht hinter der Aura eines Werkes oft eine reli-
giöse Dimension und bezieht sich damit auf Wieland Schmieds universalisierende und stark kriti-
sierte Behauptung, dass sich Religion in Kunst ausdrücke, bzw. moderne Kunst insgesamt von reli-
giösen Einflüssen durchdrungen sei. Liebelt weist den Kunstgottesdienst als ein erfolgreiches
Unterfangen aus und argumentiert, dass dieses Vermittlungskonzept die zeitgenössische Kunst in
ihrer Bedeutungsvielfalt ernster nimmt. Dabei ist er sich aller Einwände gegen gewaltsame Verein-
nahmung der künstlerischen Positionen bewusst und verweist zuversichtlich auf die kritischen
Geistlichen, die dies berücksichtigen könnten. Im Rahmen der Tagung gab dieser Beitrag Anlass
für einigeDiskussion, verwehrten sich doch einige TeilnehmerInnen ganz allgemein gegen eine Ver-
einnahmung öffentlicher Räume durch Ideologien jeglicher Art. Hier tauchte die ethische Frage
auf, ob derlei Bedürfnisse im Museum überhaupt befriedigt werden sollten. Interessant ist hier,
dass sich Verbindungslinien zur Frage der „Ersatzreligion“ ziehen lassen, wie sie von Susanne
Natrup aufgeworfen werden. Gleichzeitig wird an dieser Stelle ein Manko der gesamten Publikati-
on deutlich, nämlich die geringe Aufmerksamkeit für „andere“ Religionsgemeinschaften bei dieser
Thematik. Hier hätte es sich angeboten, den Fokus zu erweitern und auch RepräsentantInnen
anderer Museen und ihren Erfahrungen mit der Vermittlung ethischer und religiöser Fragestellun-
gen Gehör zu verschaffen. Naheliegend wäre beispielsweise ein zentraler Beitrag (statt lediglich
eines Workshopberichts) des Jüdischen Museums Berlins gewesen oder auch des Museums für
Islamische Kunst.

Zusammenfassend ist zu sagen, dass der Band neben vielen Stärken auch einige Schwächen auf-
weist. So ist zu kritisieren, dass die Beiträge streckenweise sehr vage bleiben, teilweise alte Ergeb-
nisse präsentieren und spannende Fragen, wie z.B. eine kritische Auseinandersetzung mit dem
Säkularisierungstheorem auslassen. Teilweise hätte man sich konkretere Handlungsanweisungen
und Konzepte gewünscht, beispielweise dazu, wie mit religiösen Minderheiten im Museum umzu-
gehen sei. Nimmt man die Herausgeber beim Wort, die in ihrer Einleitung postulierten, dass es zu
den Aufgaben der Museumspädagogik im Umgang mit ethischen Fragen auch gehört, die Ausein-
andersetzung mit „fremden“ Kulturen und Religionen zu suchen, fällt doch, wie oben bereits ange-
deutet, die Exklusion von verschiedenen religiösen Gruppen sowie ein abschnittsweise gering aus-
geprägtes Problembewusstsein für Fragen der Repräsentation und Hybridität auf. Da helfen auch
nicht Jean-Huberts Beitrag zur außereuropäischen Kunst, zwei Workshops zur Synagoge und zum
Museum der Weltkulturen sowie als Titelbild ein Geisterpfahl aus Korea, denn es fehlen die Beiträ-
ge an zentraler Stelle in dem Abschnitt „Positionen, Modelle“. Auch scheint die Publikation an eini-



ArtHist.net

4/5

gen Stellen zu wenig selbstreflexiv, die deutsche und christliche Perspektive ist nicht genügend
problematisiert. Sehr bedauerlich ist, dass kaum Bezüge zwischen den Beiträgen untereinander
hergestellt wurden, die einen spannenden Dialog ermöglicht hätten. Dabei hätte zur Sprache kom-
men können, dass teilweise mit unterschiedlichen Religionsbegriffen gearbeitet wurde, von Tho-
mas Luckmanns Definition von Religion als anthropologischer Konstante bis zu Wieland Sch-
mieds universellem Ansatz, der mit „überzeitlichen Wahrheiten“ arbeitet.

Trotz aller Kritik versammelt die Publikation viele anregende Einzelgedanken zum Themenfeld „Re-
ligion, Ethik und Museum“. Eine Hauptleistung besteht darin, die Schwierigkeiten der Ausstellungs-
praxis und Vermittlungsarbeit im Hinblick auf Religion und Ethik aufzuzeigen. Interessant sind
auch all jene Stellen, wo die Institution Museum an sich problematisiert wird, Sammlungspolitiken
und Sammlungsverwahrung zur Diskussion stehen und Beispiele aus der Praxis genannt werden.
Auf die Eingangsfrage,  wie das Museum als Wertevermittler  stärker in die bildungspolitische
Debatte einbezogen werden könnte, und wie das Museum aktuellen gesellschaftlichen Herausfor-
derungen - von Migration bis zur Sakralisierung profaner Bereiche - begegnen kann, gibt der Band
mehrere Antworten. Insgesamt liefert die Publikation eine Grundlage für weitere Diskussionen. Sie
ermöglicht gedankliche Verknüpfungen und unerwartete Einblicke, die aufgeworfenen Fragen bie-
ten viel Denkstoff.

[1] Peter J. Bräunlein (Hg.): Religion und Museum. Zur visuellen Repräsentation von Religion/en im öffentli-

chen Raum, Bielefeld 2004. Dieser sehr materialreiche Sammelband mit internationalem Fokus bietet Ana-

lysen musealer Inszenierungen. Insbesondere das kulturelle Umfeld, in dem Religionen oder (religiöse)

Objekte präsentiert werden, findet hier Beachtung.

[2] An der Fachtagung waren zudem die regionalen Arbeitskreise des BVMP und der Bundesverband Kir-

chenpädagogik e.V. beteiligt.

[3] Martin kommt zudem auf seine Ausstellung „La mort n’en saura rien“ („Der Tod wird nichts davon erfah-

ren“), 1999, zu sprechen, in der er christliche und „heidnische“ (Martin) Reliquien gegenüberstellte, um

einen eurozentrischen Blickwinkel zu vermeiden, sowie auf „Magiciens de la terre“ (1989) im Centre Geor-

ges Pompidou, Paris, die seinerzeit viel diskutiert wurde.

[4] Vgl. Kamel, S.: „Museen als Agenten Gottes oder `0:0 unentschieden`“? in: Bräunlein, a.a.O., S. 97-118.

Siehe auch den Beitrag von Susanne Lanwerd im gleichen Band betitelt „Religion in Ausstellungen – Per-

spektiven einer kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft“.

[5] Erstaunlicherweise verweist die Autorin nicht auf Carol Duncan, die schon 1995 am Beispiel europäi-

scher und nordamerikanischer Kunstmuseen beschreibt, wie in Museen Rituale inszeniert werden. Vgl.

Duncan, C.: Civilizing Rituals inside public art museums, London, New York 1995.

[6] Vgl. Bräunlein, P. J.: „Shiva und der Teufel – Museale Vermittlung von Religion als religionswissen-

schaftliche Herausforderung“, in: Bräunlein, a.a.O., S. 55-72.

[7] Vgl. Schnädelbach, H.: Wiederkehr der Religion, in: DIE ZEIT, 11.08.2005, Nr. 33.

Empfohlene Zitation:

Maren Ziese: [Rezension zu:] Liebelt, Udo; Metzger, Folker (Hrsg.): Vom Geist der Dinge. Das Museum als

Forum für Ethik und Religion ; [Dokumentation der Fachtagung "Vom Geist der Dinge : das Museum als

Forum für Ethik und Religion", 28. bis 30. Oktober 2004 in Dresden] (= Kultur- und Museumsmanagement),

Bielefeld 2005. In: ArtHist.net, 14.12.2005. Letzter Zugriff 17.02.2026. <https://arthist.net/reviews/109>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative



ArtHist.net

5/5

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

