ArtHist net

Liebelt, Udo; Metzger, Folker (Hrsg.): Vom Geist der Dinge. Das Museum als Forum
fiir Ethik und Religion ; [Dokumentation der Fachtagung "Vom Geist der Dinge : das
Museum als Forum fiir Ethik und Religion", 28. bis 30. Oktober 2004 in Dresden] (=
Kultur- und Museumsmanagement), Bielefeld: transcript Verlag 2005

ISBN-10: 3-89942-398-4, 195 S.

Rezensiert von: Maren Ziese

Vor einiger Zeit erschien im transcript Verlag in der Reihe Kultur- und Museumsmanagement (Sep-
tember 2004) eine Publikation zum Thema Religion und Museum aus religionswissenschaftlicher
Sicht.[1] Vor wenigen Wochen folgte nun ein neuer Band (Oktober 2005) unter dem Titel ,Vom
Geist der Dinge - Das Museum als Forum fiir Ethik und Religion®. Er fiihrt auf museumspadagogi-
scher Ebene die Diskussion des ersten Bandes weiter fort. Die Publikation geht aus der Jahresta-
gung des Bundesverbandes fiir Museumspadagogik e.V. und der Stiftung Deutsches Hygiene-Mu-
seum Dresden hervor, die im Oktober 2004 im Hygiene-Museum stattfand.[2] Sie greift Fragen auf,
die auch durch die zeitgleich im Museum ausgerichtete Ausstellung ,Die Zehn Gebote" aufgewor-
fen wurden. Entscheidend fiir die Themenfindung der Tagung und des daraus hervorgegangenen
Bandes war aber nicht nur diese Ausstellung, sondern auch die Debatte um die Vermittlung von
gesellschafts- und bildungspolitischen Werten, welche die Museumspédagoglnnen dazu brachte,
erneut tiber grundlegende Fragen ihrer Tatigkeit nachzudenken. Auffallig, so die Herausgeber des
Bandes, sei, dass in der Debatte um existentielle und lebensweltliche Fragen die Museen kaum
Erwahnung fanden, obwohl eine Renaissance dieses Themenfeldes an deutschen Museumshéus-
ern zu verzeichnen sei. Der sakrale oder rituelle Hintergrund vieler Sammlungen und Objekte bie-
tet eine Vielfalt an Ankniipfungspunkten fiir eine Auseinandersetzung mit ethischen und religi6-
sen Themen und Fragen zu ihrer Reprasentation und Vermittlung.

Der Band ist in drei Abschnitte unterteilt. Unter der Uberschrift ,Positionen, Modelle” enthélt er
neun Aufsdtze zu ,Museum und Religion” sowie ,Ethik und Lebenswelten im Museum®. Die Auto-
ren sind Theologlnnen, Religionswissenschaftlerinnen und Museums- und Kirchenpadagoglnnen.
Als eine Art Exkurs prasentiert sich ein Beitrag zum Kirchenraum unter derFragestellung ,Kirche
als Museum?“. Im Anschluss an die ausfiihrlichen Beitrdge sind die Berichte von den sechs Work-
shops aufgefiihrt, die im Rahmen der Konferenz stattfanden. Den Abschluss der Publikation bietet
ein ,ldeenmarkt” mit Kontaktadressen.

In seinem Beitrag ,Sakrale Objekte im Museum” legt der Frankfurter Ethnologe Karl-Heinz Kohl
dar, was den Umgang mit sakralen Gegenstanden im Museum problematisch macht. Er spannt
den Bogen von einer besonderen Form der Aufbewahrung zu ethischen Uberlegungen iiber den
Sinn der Prasentation sakraler Objekte. Nach einer sehr konkreten und kenntnisreichen Schilde-
rung, was solche Gegenstande von anderen Museumsstiicken unterscheidet und mit welchen
Schwierigkeiten Sammlungen durch sie konfrontiert sind, fasst er zusammen, dass sakrale Objek-
te im Museum dennoch einen passenden Aufbewahrungsort vorfinden wiirden. Diskussionswiir-
dig bleibt jedoch dabei, wie diese Gegenstande iberhaupt vermittelbar sind. Ein Problem sieht

1/5



ArtHist.net

Kohl darin, dass die Museumsaura der Aura der Objekte entgegenlauft. Er fordert, die Wiirde und
Eigenstandigkeit der Objekt zu erhalten, die ihnen oft durch die Einordnung in den Museumskon-
text verloren gingen. Doch lasst er offen, wie eine entsprechende Umsetzung erfolgen konnte. Fra-
gen des Umganges mit anderen Religionen und Zeugnissen — also Sammlungspolitiken und Auf-
bewahrungsverfahren im weitesten Sinne - behandelt auch Jean-Hubert Martin, Direktor des muse-
um kunst palastes Diisseldorf. Seine Aufmerksamkeit gilt dem Kunstmuseum und der aulereuro-
paischen Kunst. Seiner Meinung nach kann sich das Museum aus dem ,humanistischen Wertesys-
tem l6sen” und sich dem 6ffnen, was andere religiose Gemeinschaften als ,heilig” definieren. Er
schlagt vor, dass sich das Museum fiir religiose Praktiken und Gegenstande aus anderen Kultu-
ren, eingeschlossen ,heiliger” Objekte, 6ffnen und nicht mehr eine rein weltliche Institution bleiben
sollte. Damit ware es moglich, bislang ausgeschlossene Gruppen ins Kunstmuseum zu holen und
die Institution insbesondere durch religiose Praktiken zu vitalisieren. Vage bleibt allerdings der
Vorschlag, wie die Art der Prasentation aussehen kdnnte. Eine Kontextualisierung von Objekten
lehnt er ab, da Kunst sich selber das Referenzsystem sei. Martin rekurriert auf drei Ausstellungen,
die er selbst kuratierte, dazu zahlt unter anderem ,Altare — Kunst zum Niederknien®, 2001, in der er
66 zeitgendssische geweihte Altdre aus allen Kontinenten als Kunst prasentierte.[3] In diesem
Zusammenhang ist es bemerkenswert, dass die Tagungsleitung Jean-Hubert Martin zu dieser
Konferenz einlud bzw. sein Betrag auch Teil des Tagungsbandes ist. Denn gerade fiir sein kuratori-
sches Vorgehen bei der Ausstellung ,Altare” ist er in der Vergangenheit stark kritisiert worden,
unter anderem auch in dem Band, auf den die Herausgeber als Vorgangerpublikation verweisen.
Dort problematisierte Susan Kamel Prasentationsformen, die Religion als Kunst darstellen. Sie kri-
tisierte, dass durch eine rein dsthetische Prasentation Kunst zum einen dekontextualisiert und ent-
historisiert wird, zum anderen die Konstruiertheit von Wahrnehmung ignoriert, eine kritische
Betrachtung verstellt sowie universale Sichtweisen und Gefiihle vorausgesetzt werden. Hinzu
kommt, dass das Museum dadurch selbst quasisakral wird, namlich zu einem Ubermittler des ver-
meintlich Absoluten.[4] Weiterfiihrenden Fragen dieser Art oder eine Wiederaufnahme jener Anre-
gungen sind leider im vorliegenden Band nicht zu finden.

Das Interesse der Theologin Susanne Natrup gilt dem postmodernen Museum fiir Gegenwarts-
kunst als religios inszeniertem Ort.[5] Die Theologin fragt nach den Voraussetzungen, die aus
einer sakularen Institution einen implizit religiosen Ort machen und dort die Auseinandersetzung
mit Sinnfragen ermdglichen. Natrup geht auf viele Aspekte von der Entstehungsgeschichte des
Museums bis zu den implizit religiosen Potentialen des Museums ein, wie z.B. den Ritualen beim
Betreten des Baus: das Ablegen der Méantel und Taschen und den Aufenthalt im Verkaufsbereichs
des Foyers. Hier sieht sie eine Einstimmung auf die Begegnung mit dem "Allerheiligsten”, eine Art
"religioses Reinigungsritual”. Sie lenkt dann den Blick auf ein spezielles Milieu, um ihre Argumenta-
tion zu untermauern, und zwar auf das ,Selbstverwirklichungsmilieu” (Schulze) der Urbanen, Jiin-
geren und Gebildeten, angeblich vornehmlich in schwarz gekleidet und mit einer ,Ich-Zentrierung”
ausgestattet. Aufschlussreich ist ihre ,Anmerkung zur Museumspéadagogik” im Anschluss des
Textes. Hier kritisiert die Autorin, dass der Aspekt der ,Kunstreligion” in der museumspadagogi-
schen Literatur nahezu unbeachtet bliebe, die sich ganz auf die Vermittlung von kunsthistori-
schem Wissen konzentriere, um Kunstwerke verstandlich zu machen. Natrup fordert hier eine
Methodik des Befremdens, um von dieser ,gefiihlten Befremdlichkeit” ausgehend, sich mit den
ausgestellten Objekten auseinander zu setzen. Mit diesem Appell erinnert sie an Peter J. Braun-
lein, der auch von der Gestaltung des Museums als ,Ort des Befremdens” spricht.[6] In Anlehnung

2/5



ArtHist.net

an Michael Parmentier weist Natrup darauf hin, dass die Auseinandersetzung mit Gegenwarts-
kunst oft ein quasireligioses Geschehen darstelle. Wie konnte Museumspadagogik angemessen
darauf reagieren, wenn sie dies anerkennen wiirde? Offen bleibt allerdings bei Natrup die (ethi-
sche) Frage, ob sie Mdglichkeiten sieht, der von ihr geschilderten Entwicklung gegenzusteuern
und die Inklusion anderer sozialer Klassen bzw. Milieus zu fordern. Auch waére es interessant zu
diskutieren, ob die Gleichsetzung von Sinnfragen mit religiosen Fragen tatsachlich hilfreich ist.
Herbert Schnadelbach hat jiingst auf elementare Unterschiede zwischen dem, was friiher als ,exis-
tentielle Fragen” galt und dem, was heute unter ,religiose” Beschéftigung verstanden wird hinge-
wiesen.[7]

Udo Liebelt - zusammen mit Folker Metzger Herausgeber des Bandes - Theologe und Kunsthistori-
ker, stellt in seinem bebilderten Beitrag anhand zahlreicher Beispiele einen besonderen Veranstal-
tungstypus vor, der seit den 1980er Jahren in einigen westdeutschen Kunstmuseen praktiziert
wird, namlich den christlichen Gottesdienst. Liebelt sieht hinter der Aura eines Werkes oft eine reli-
giose Dimension und bezieht sich damit auf Wieland Schmieds universalisierende und stark kriti-
sierte Behauptung, dass sich Religion in Kunst ausdriicke, bzw. moderne Kunst insgesamt von reli-
giosen Einflissen durchdrungen sei. Liebelt weist den Kunstgottesdienst als ein erfolgreiches
Unterfangen aus und argumentiert, dass dieses Vermittlungskonzept die zeitgendssische Kunst in
ihrer Bedeutungsvielfalt ernster nimmt. Dabei ist er sich aller Einwadnde gegen gewaltsame Verein-
nahmung der kiinstlerischen Positionen bewusst und verweist zuversichtlich auf die kritischen
Geistlichen, die dies berilicksichtigen konnten. Im Rahmen der Tagung gab dieser Beitrag Anlass
fiir einigeDiskussion, verwehrten sich doch einige Teilnehmerlnnen ganz allgemein gegen eine Ver-
einnahmung 6ffentlicher Raume durch Ideologien jeglicher Art. Hier tauchte die ethische Frage
auf, ob derlei Bediirfnisse im Museum lberhaupt befriedigt werden sollten. Interessant ist hier,
dass sich Verbindungslinien zur Frage der ,Ersatzreligion” ziehen lassen, wie sie von Susanne
Natrup aufgeworfen werden. Gleichzeitig wird an dieser Stelle ein Manko der gesamten Publikati-
on deutlich, namlich die geringe Aufmerksamkeit fiir ,andere” Religionsgemeinschaften bei dieser
Thematik. Hier hatte es sich angeboten, den Fokus zu erweitern und auch Reprasentantinnen
anderer Museen und ihren Erfahrungen mit der Vermittlung ethischer und religioser Fragestellun-
gen Gehor zu verschaffen. Naheliegend ware beispielsweise ein zentraler Beitrag (statt lediglich
eines Workshopberichts) des Jiidischen Museums Berlins gewesen oder auch des Museums fiir
Islamische Kunst.

Zusammenfassend ist zu sagen, dass der Band neben vielen Starken auch einige Schwachen auf-
weist. So ist zu kritisieren, dass die Beitrage streckenweise sehr vage bleiben, teilweise alte Ergeb-
nisse prasentieren und spannende Fragen, wie z.B. eine kritische Auseinandersetzung mit dem
Sakularisierungstheorem auslassen. Teilweise hatte man sich konkretere Handlungsanweisungen
und Konzepte gewiinscht, beispielweise dazu, wie mit religiosen Minderheiten im Museum umzu-
gehen sei. Nimmt man die Herausgeber beim Wort, die in ihrer Einleitung postulierten, dass es zu
den Aufgaben der Museumspéadagogik im Umgang mit ethischen Fragen auch gehort, die Ausein-
andersetzung mit ,fremden” Kulturen und Religionen zu suchen, fillt doch, wie oben bereits ange-
deutet, die Exklusion von verschiedenen religiosen Gruppen sowie ein abschnittsweise gering aus-
gepragtes Problembewusstsein fiir Fragen der Reprasentation und Hybriditat auf. Da helfen auch
nicht Jean-Huberts Beitrag zur auBereuropéischen Kunst, zwei Workshops zur Synagoge und zum
Museum der Weltkulturen sowie als Titelbild ein Geisterpfahl aus Korea, denn es fehlen die Beitra-
ge an zentraler Stelle in dem Abschnitt ,Positionen, Modelle“. Auch scheint die Publikation an eini-

3/5



ArtHist.net

gen Stellen zu wenig selbstreflexiv, die deutsche und christliche Perspektive ist nicht genligend
problematisiert. Sehr bedauerlich ist, dass kaum Beziige zwischen den Beitrdgen untereinander
hergestellt wurden, die einen spannenden Dialog ermdglicht hatten. Dabei hatte zur Sprache kom-
men konnen, dass teilweise mit unterschiedlichen Religionsbegriffen gearbeitet wurde, von Tho-
mas Luckmanns Definition von Religion als anthropologischer Konstante bis zu Wieland Sch-
mieds universellem Ansatz, der mit ,liberzeitlichen Wahrheiten” arbeitet.

Trotz aller Kritik versammelt die Publikation viele anregende Einzelgedanken zum Themenfeld ,Re-
ligion, Ethik und Museum®. Eine Hauptleistung besteht darin, die Schwierigkeiten der Ausstellungs-
praxis und Vermittlungsarbeit im Hinblick auf Religion und Ethik aufzuzeigen. Interessant sind
auch all jene Stellen, wo die Institution Museum an sich problematisiert wird, Sammlungspolitiken
und Sammlungsverwahrung zur Diskussion stehen und Beispiele aus der Praxis genannt werden.
Auf die Eingangsfrage, wie das Museum als Wertevermittler starker in die bildungspolitische
Debatte einbezogen werden konnte, und wie das Museum aktuellen gesellschaftlichen Herausfor-
derungen - von Migration bis zur Sakralisierung profaner Bereiche - begegnen kann, gibt der Band
mehrere Antworten. Insgesamt liefert die Publikation eine Grundlage fiir weitere Diskussionen. Sie
ermdoglicht gedankliche Verkniipfungen und unerwartete Einblicke, die aufgeworfenen Fragen bie-
ten viel Denkstoff.

[1] Peter J. Braunlein (Hg.): Religion und Museum. Zur visuellen Reprasentation von Religion/en im &ffentli-
chen Raum, Bielefeld 2004. Dieser sehr materialreiche Sammelband mit internationalem Fokus bietet Ana-
lysen musealer Inszenierungen. Insbesondere das kulturelle Umfeld, in dem Religionen oder (religitse)
Objekte prasentiert werden, findet hier Beachtung.

[2] An der Fachtagung waren zudem die regionalen Arbeitskreise des BVMP und der Bundesverband Kir-
chenpadagogik e.V. beteiligt.

[3] Martin kommt zudem auf seine Ausstellung ,La mort n’en saura rien” (,Der Tod wird nichts davon erfah-
ren“), 1999, zu sprechen, in der er christliche und ,heidnische” (Martin) Reliquien gegeniberstellte, um
einen eurozentrischen Blickwinkel zu vermeiden, sowie auf ,Magiciens de la terre” (1989) im Centre Geor-
ges Pompidou, Paris, die seinerzeit viel diskutiert wurde.

[4] Vgl. Kamel, S.: ,Museen als Agenten Gottes oder "0:0 unentschieden'? in: Braunlein, a.a.0., S. 97-118.
Siehe auch den Beitrag von Susanne Lanwerd im gleichen Band betitelt ,Religion in Ausstellungen - Per-
spektiven einer kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft".

[5] Erstaunlicherweise verweist die Autorin nicht auf Carol Duncan, die schon 1995 am Beispiel europai-
scher und nordamerikanischer Kunstmuseen beschreibt, wie in Museen Rituale inszeniert werden. Vgl.
Duncan, C.: Civilizing Rituals inside public art museums, London, New York 1995.

[6] Vgl. Braunlein, P. J.: ,Shiva und der Teufel — Museale Vermittlung von Religion als religionswissen-
schaftliche Herausforderung®, in: Braunlein, a.a.0., S. 55-72.

[7] Vgl. Schnadelbach, H.: Wiederkehr der Religion, in: DIE ZEIT, 11.08.2005, Nr. 33.

Empfohlene Zitation:

Maren Ziese: [Rezension zu:] Liebelt, Udo; Metzger, Folker (Hrsg.): Vom Geist der Dinge. Das Museum als
Forum fiir Ethik und Religion ; [Dokumentation der Fachtagung "Vom Geist der Dinge : das Museum als
Forum fiir Ethik und Religion", 28. bis 30. Oktober 2004 in Dresden] (= Kultur- und Museumsmanagement),
Bielefeld 2005. In: ArtHist.net, 14.12.2005. Letzter Zugriff 11.01.2026. <https://arthist.net/reviews/109>.

Dieser Text wird vertffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

4/5



ArtHist.net

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemaR dem obigen Zitationsvermerk
zulassig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

5/5


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

