ArtHist net

Riickgang ins Unbestimmte - Zur Kontinuitit
ikonischer Formprozesse

Humboldt-Universitat zu Berlin, 12.-13.02.2015

Bericht von: Frederik Wellmann, Forschergruppe "lkonische Formprozesse" /
Humboldt-Universitat Berlin

Tagungsbericht der Veranstalter

Die theoretische Beschaftigung mit der Kunst steht vor der Herausforderung, dasjenige, das ihr
als Kunstwerk gegeben ist, in einem sprachlichen Verstandnis zuganglich zu machen. Die Schwie-
rigkeiten einer solchen Transformation sind vielfaltig. Dennoch gibt es offenbar ein Bediirfnis (iber
Kunst zu sprechen, indem man das zu benennen versucht, das an ihr fasziniert, bewegt oder
erschiittert. Es ist die lebhafte Empfindung, die zusammenhélt, was als Geschiedenes vorliegt,
wenn die vagen und zugleich konkreten Formenspiele des Kunstwerks in die abstrakten und dis-
tinkten Begriffe der Sprache iiberfiihrt sind. Gleichermalen ladsst sich schlielllich auch die Entste-
hung des Kunstwerks selbst als ein solcher Transformationsprozess begreifen. Als Kunstwerk
kommt dem Betrachter etwas entgegen, das die Urspriinge seiner Entstehung zugleich zur
Erscheinung bringt und doch verbirgt. ,Recession into the implicit" ist der originale Ausdruck des
amerikanischen Philosophen John Dewey, dem der Titel dieser Tagung entlehnt ist und durch den
er das Zugrundeliegende jeder Erfahrung charakterisiert. Die Unternehmung eines Riickgangs ins
Unbestimmte beginnt, darauf verweist das englische ,implicit” eindringlicher als das deutsche ,un-
bestimmte”, in der Bestimmtheit der Form, sie beginnt im Expliziten. Nur aus dem sichtbaren
Bestand, aus der Ikonizitat ihrer manifesten Form, bietet die Kunst die Griinde ihrer Entstehung
an. Wo aber, wenn nicht im Unbestimmten, nimmt das Sichtbare seinen Ursprung?

Die Vortrage, die auf der Tagung zu horen waren, verfolgten verschiedene Ansétze der Explikation
des Unbestimmten oder Impliziten der Kunst. In den Beitragen lieRen sich zwei Vorgehensweisen
erkennen. Der eine Zugriff bestand darin, das Bestimmen iiberhaupt als ein emergentes Phano-
men zwischen Werk und Betrachter auszuweisen, das nicht auf einen singuléaren Ursprung zuriick-
zuflihren ist. Ein anderer Ansatz versuchte an der konkreten Bildlichkeit Formen aufzuweisen, die
sich der Bestimmbarkeit qua Vagheit ihrer unmittelbaren Erscheinung entziehen.

In seinem einleitenden Vortrag ,Haushalt der Gefiihle. Uber Form und Emotion” entwickelte der
Philosoph und Kunsthistoriker Gottfried Boehm die Frage nach dem Unbestimmten in der Kunst
zunachst aus jener Variante der Anthropologie, in der Emotionalitdt und Affektivitat die Grundlage
des Bewusstseins bildet. In den dunklen ,Nuancen” seines GefiihIshaushalts erfahre sich der
Mensch ,am Rande seiner Sichtbarkeit“. Die Urspriinglichkeit und gleichzeitige Unbestimmtheit
des Geflihls wirft fiir Boehm die Frage nach einer formalen Entsprechung im Bild, einem ,affekti-
ven Substrat” in der Kunst, auf. Boehm betrachtet dabei den Bildgrund als vorrangig fiir ein sol-
ches Substrat, insofern auf ihm (iberhaupt erst etwas in die Sichtbarkeit treten kann. So wie jede

1/3



ArtHist.net

Fremdberiihrung immer auch Selbstberiihrung ist, so stehe ,alle Form im Lichte ihrer Darstellung”,
sodass ,die Ermdoglichung der Sichtbarkeit emotional gesattigt ist”. Deshalb bedeutet das Licht
eines Bildes fiir Boehm die formale Anwesenheit des Emotionalen. Als eine ,entwicklungsfahige
Unbestimmtheit” sei das Licht eines Bildes dasjenige Element, das Form erst ermdgliche, indem
es selbst unbestimmt ist. Was im Bild beleuchtet ist und leuchtet, bleibt selbst unbestimmt, wie
das Weil} der Leinwand, und deshalb den Emotionen als Bedingung allen Erscheinens so ver-
wandt. Die Frage, wie die Emotion ins Bild kommt, beschéftigte auch die Kunsthistorikerin Kerstin
Thomas in ihrem Vortrag ,Das bestimmte Unbestimmte — Formen der Emotion im Bild“. Dabei
ging es ihr darum, Gefiihle nicht lediglich im Sinne eines ,Verursacher-Prinzips” entweder einer
dargestellten Figur oder einem vor der Leinwand agierenden, gleichsam isolierten Kiinstlersubjekt
zuzuschreiben und damit dingfest zu machen. Gefiihl, so Thomas, sei ,immer schon Beziehung zu
etwas”. In jedem Erleben von Emotion ereigne sich eine besondere Begegnung, die sich als emer-
gentes Phanomen nicht auf den Urheber zuriickrechnen lasse und sich daher einer klaren
Bestimmbarkeit entziehe. Auch die im Rezipienten ausgeloste Emotion miisse also im Kontext
von dessen eigenem Erfahrungswissen verstanden werden. ,Der Charakter des Unbestimmten
besteht in seiner unendlichen Unabgeschlossenheit vielféltiger Beziehungen zwischen Objekt,
Rezipient und Kiinstler.” Fiir die Analyse des Bildes bedeute dies, so Thomas, dass die Beziehun-
gen des lkonischen selbst nicht erschépfbar sind. Ebenfalls Vertreterin eines Verstandnisses,
demzufolge kiinstlerischer Ausdruck zugleich die Form einer Beziehung hat, ist die Philosophin
Marion Lauschke. In ihrem Vortrag ,Deweys radikaler Enaktivismus — Zur Kontinuitat qualitativen
Denkens” sprach sie sich fiir die Verwandtschaft Deweys zum Enaktivismus aus. Dewey gehe,
ebenso wie der Enaktivismus, von einer konstitutiven Verbundenheit des Menschen mit seiner
Umwelt aus, deren reflexiv gewordenen Beziehungen in Kunstwerken zu finden seien. Auch die
Kunsthistorikerin Claudia Blimle wendete sich Deweys enaktivistischer Philosophie der Interakti-
on zwischen Mensch und Umwelt zu. Sie versuchte die Dynamik dieser Prozesse als im Bild auf-
findbare Rhythmen zu begreifen. Die Kontinuitat von Natur und Kunst zeige sich im Bild als rhyth-
mische Wiederkehr seiner Elemente. Die Entstehung und Rezeption von Werken der Kunst ver-
stand die Philosophin Eva Schiirmann ebenfalls als emergente Prozesse. In ihrem Vortrag ,Media-
litdt und Performativitat im Aisthetischen” entwickelte sie unter Bezugnahme auf den Philosophen
Maurice Merleau-Ponty einen phanomenologischen Zugriff, in dem die Subjekt-Objekt-Dichotomie
keine erschopfende Alternative darstellt. Ein leibliches Subjekt sei zwar ,die Wirkursache des von
ihm zur Erscheinung Gebrachten”. Mit dem ,Eigensinn des Dings®, auf den schon Merleau-Ponty
hingewiesen habe, miisse der Kiinstler dennoch umgehen kénnen, indem das Material vorgebe,
was mit ihm anzufangen sei. Bedenke man dariiber hinaus, so Schiirmann, die Vielfalt moglicher
Perspektiven der Rezeption, dann interferiere die Sichtbarkeit eines Werks immer mit dem Unsicht-
baren als den nicht aktualisierten Moglichkeiten auch anders wahrzunehmen zu kénnen.

Bei der Bildlichkeit selbst setzte der Kunsthistoriker Horst Bredekamp an. In seinem Vortrag ,Die
Wahrheit der Stérung: Hans Leinbergers Modell” zeigte Bredekamp den missgliickten Bronzeguss
einer Marienstatue des deutschen Bildhauers der Spatgotik. Trotz seiner offensichtlichen Mangel
war der Guss im Rathaus der Stadt Moosburg aufgestellt worden, wo er den protestantischen Bil-
dersturm unbeschadet (iberstand. Bredekamps These lautete, dass schon in der Zeit kurz vor den
Bilderstiirmen die drohende Zerstorung durch den Kiinstler selbst ins Werk aufgenommen worden
sei. Der belassene Charakter der zugrundeliegenden Materialitat verfremdet das Symbol ins Unbe-
stimmte hin und bricht damit die Abgeschlossenheit einer gottlichen Idealitat. Als einen weiteren

2/3



ArtHist.net

Versuch des Riickgangs in die Materialitat stellte der Literaturwissenschaftler Tobias Wilke die
Forschung der Psychophysiologie um die Jahrhundertwende vor. In seinem Vortrag ,Verkorperte
Verse - Dichtung im Blick der Psychophysiologie 1871-19162" beschrieb er die historischen
Bemiihungen, Sprache ohne Semantik zu denken, ein Gedicht also nicht von seiner Symbolik, son-
dern von seiner Sensomotorik her zu verstehen. Von diesen Forschungen, so Wilke, erhoffte man
sich durch den Riickgang in die rein motorische Aktivitat eine Renaturalisierung des Sprechens.
Auch hier findet sich eine Aufhebung des Symbolischen durch Hervorhebung ihrer physischen-phy-
siologischen Grundlagen.

Zuletzt stellte der Philosoph Oswald Schwemmer den prozessphilosophischen Ansatz Alfred
North Whiteheads in seinem Vortrag ,Whiteheads Konzept einer prozesstheoretischen Metaphysi-
k" vor. Einige der vorangehenden Beitrage deuteten die Formen der Kunst bereits als Moglichkeit
einer Kontinuitat zwischen Selbst und Welt; als eine durch den kiinstlerischen Schopfungsakt wie-
derhergestellte Einheit in der Darstellung. Der Begriff des Unbestimmten figurierte dann, sozusa-
gen im Sinne einer negativen Dialektik, fir die ungreifbare Einheit des sich lebendig Vollziehenden,
die nicht nur willentlichen, subjektiven Ursprungs ist. Diese impliziten Erwartungen an die Kunst
scheint Whitehead in seiner prozessualen Metaphysik aufzunehmen. Fiir ihn gibt es nur eine einzi-
ge Wirklichkeit, die er als die ,Totalitat der Erfassensprozesse” vorstellt. Der Riickgang ins Unbe-
stimmte dringt hier zuriick in einen reinen Vollzug des Geschehens, in dem Subjekt und Objekt
nicht mehr dualistisch unterschieden sind. Kiinstlerischer Ausdruck sowie dessen Rezeption wére
dann das ,Erfassen des Geschehenen durch das Geschehende.”

Auf vielfaltige Weise suchten sich die Beitrdge der schwer fassbaren Herkunft des Bildes, des
Symbols oder der distinkten Semantiken zu nahern. Wie aber soll das Unbestimmte bestimmbar
gemacht werden und noch darin diesen seinen Charakter bewahren? In der Kunst, so legten die
Vortrage nahe, durch die Unabgeschlossenheit der Form, die Hinweis gibt, dass es einer Bestim-
mung immer erst noch bedarf, und deshalb Dynamiken freigesetzt sind, in denen das Verhaltnis
von Werk und Beobachter im Vollzug bleibt.

Empfohlene Zitation:

Frederik Wellmann: [Tagungsbericht zu:] Riickgang ins Unbestimmte — Zur Kontinuitat ikonischer
Formprozesse (Humboldt-Universitat zu Berlin, 12.—13.02.2015). In: ArtHist.net, 22.04.2015. Letzter
Zugriff 18.02.2026. <https://arthist.net/reviews/10094>.

Dieser Text wird vertffentlicht gemaR der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative
Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist fiir nichtkommerzielle Zwecke in unveranderter
Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemaR dem obigen Zitationsvermerk
zulassig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

3/3


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

