
1/3

Rückgang ins Unbestimmte – Zur Kontinuität
ikonischer Formprozesse

Humboldt-Universität zu Berlin, 12.–13.02.2015

Bericht von: Frederik Wellmann, Forschergruppe "Ikonische Formprozesse" /
Humboldt-Universität Berlin

Tagungsbericht der Veranstalter

Die theoretische Beschäftigung mit der Kunst steht vor der Herausforderung, dasjenige, das ihr
als Kunstwerk gegeben ist, in einem sprachlichen Verständnis zugänglich zu machen. Die Schwie-
rigkeiten einer solchen Transformation sind vielfältig. Dennoch gibt es offenbar ein Bedürfnis über
Kunst zu sprechen, indem man das zu benennen versucht, das an ihr fasziniert, bewegt oder
erschüttert. Es ist die lebhafte Empfindung, die zusammenhält, was als Geschiedenes vorliegt,
wenn die vagen und zugleich konkreten Formenspiele des Kunstwerks in die abstrakten und dis-
tinkten Begriffe der Sprache überführt sind. Gleichermaßen lässt sich schließlich auch die Entste-
hung des Kunstwerks selbst als ein solcher Transformationsprozess begreifen. Als Kunstwerk
kommt  dem  Betrachter  etwas  entgegen,  das  die  Ursprünge  seiner  Entstehung  zugleich  zur
Erscheinung bringt und doch verbirgt. „Recession into the implicit" ist der originale Ausdruck des
amerikanischen Philosophen John Dewey, dem der Titel dieser Tagung entlehnt ist und durch den
er das Zugrundeliegende jeder Erfahrung charakterisiert. Die Unternehmung eines Rückgangs ins
Unbestimmte beginnt, darauf verweist das englische „implicit“ eindringlicher als das deutsche „un-
bestimmte“, in der Bestimmtheit der Form, sie beginnt im Expliziten. Nur aus dem sichtbaren
Bestand, aus der Ikonizität ihrer manifesten Form, bietet die Kunst die Gründe ihrer Entstehung
an. Wo aber, wenn nicht im Unbestimmten, nimmt das Sichtbare seinen Ursprung?

Die Vorträge, die auf der Tagung zu hören waren, verfolgten verschiedene Ansätze der Explikation
des Unbestimmten oder Impliziten der Kunst. In den Beiträgen ließen sich zwei Vorgehensweisen
erkennen. Der eine Zugriff bestand darin, das Bestimmen überhaupt als ein emergentes Phäno-
men zwischen Werk und Betrachter auszuweisen, das nicht auf einen singulären Ursprung zurück-
zuführen ist. Ein anderer Ansatz versuchte an der konkreten Bildlichkeit Formen aufzuweisen, die
sich der Bestimmbarkeit qua Vagheit ihrer unmittelbaren Erscheinung entziehen.

In seinem einleitenden Vortrag „Haushalt der Gefühle. Über Form und Emotion“ entwickelte der
Philosoph und Kunsthistoriker Gottfried Boehm die Frage nach dem Unbestimmten in der Kunst
zunächst aus jener Variante der Anthropologie, in der Emotionalität und Affektivität die Grundlage
des Bewusstseins bildet. In den dunklen „Nuancen“ seines Gefühlshaushalts erfahre sich der
Mensch „am Rande seiner Sichtbarkeit“. Die Ursprünglichkeit und gleichzeitige Unbestimmtheit
des Gefühls wirft für Boehm die Frage nach einer formalen Entsprechung im Bild, einem „affekti-
ven Substrat“ in der Kunst, auf. Boehm betrachtet dabei den Bildgrund als vorrangig für ein sol-
ches Substrat, insofern auf ihm überhaupt erst etwas in die Sichtbarkeit treten kann. So wie jede



ArtHist.net

2/3

Fremdberührung immer auch Selbstberührung ist, so stehe „alle Form im Lichte ihrer Darstellung“,
sodass „die Ermöglichung der Sichtbarkeit emotional gesättigt ist“. Deshalb bedeutet das Licht
eines Bildes für Boehm die formale Anwesenheit des Emotionalen. Als eine „entwicklungsfähige
Unbestimmtheit“ sei das Licht eines Bildes dasjenige Element, das Form erst ermögliche, indem
es selbst unbestimmt ist. Was im Bild beleuchtet ist und leuchtet, bleibt selbst unbestimmt, wie
das Weiß der Leinwand, und deshalb den Emotionen als Bedingung allen Erscheinens so ver-
wandt. Die Frage, wie die Emotion ins Bild kommt, beschäftigte auch die Kunsthistorikerin Kerstin
Thomas in ihrem Vortrag „Das bestimmte Unbestimmte – Formen der Emotion im Bild“. Dabei
ging es ihr darum, Gefühle nicht lediglich im Sinne eines „Verursacher-Prinzips“ entweder einer
dargestellten Figur oder einem vor der Leinwand agierenden, gleichsam isolierten Künstlersubjekt
zuzuschreiben und damit dingfest zu machen. Gefühl, so Thomas, sei „immer schon Beziehung zu
etwas“. In jedem Erleben von Emotion ereigne sich eine besondere Begegnung, die sich als emer-
gentes  Phänomen  nicht  auf  den  Urheber  zurückrechnen  lasse  und  sich  daher  einer  klaren
Bestimmbarkeit entziehe. Auch die im Rezipienten ausgelöste Emotion müsse also im Kontext
von dessen eigenem Erfahrungswissen verstanden werden. „Der Charakter des Unbestimmten
besteht  in  seiner  unendlichen Unabgeschlossenheit  vielfältiger  Beziehungen zwischen Objekt,
Rezipient und Künstler.“ Für die Analyse des Bildes bedeute dies, so Thomas, dass die Beziehun-
gen des Ikonischen selbst nicht erschöpfbar sind. Ebenfalls Vertreterin eines Verständnisses,
demzufolge künstlerischer Ausdruck zugleich die Form einer Beziehung hat, ist die Philosophin
Marion Lauschke. In ihrem Vortrag „Deweys radikaler Enaktivismus – Zur Kontinuität qualitativen
Denkens“ sprach sie sich für die Verwandtschaft Deweys zum Enaktivismus aus. Dewey gehe,
ebenso wie der Enaktivismus, von einer konstitutiven Verbundenheit des Menschen mit seiner
Umwelt aus, deren reflexiv gewordenen Beziehungen in Kunstwerken zu finden seien. Auch die
Kunsthistorikerin Claudia Blümle wendete sich Deweys enaktivistischer Philosophie der Interakti-
on zwischen Mensch und Umwelt zu. Sie versuchte die Dynamik dieser Prozesse als im Bild auf-
findbare Rhythmen zu begreifen. Die Kontinuität von Natur und Kunst zeige sich im Bild als rhyth-
mische Wiederkehr seiner Elemente. Die Entstehung und Rezeption von Werken der Kunst ver-
stand die Philosophin Eva Schürmann ebenfalls als emergente Prozesse. In ihrem Vortrag „Media-
lität und Performativität im Aisthetischen“ entwickelte sie unter Bezugnahme auf den Philosophen
Maurice Merleau-Ponty einen phänomenologischen Zugriff, in dem die Subjekt-Objekt-Dichotomie
keine erschöpfende Alternative darstellt. Ein leibliches Subjekt sei zwar „die Wirkursache des von
ihm zur Erscheinung Gebrachten“. Mit dem „Eigensinn des Dings“, auf den schon Merleau-Ponty
hingewiesen habe, müsse der Künstler dennoch umgehen können, indem das Material vorgebe,
was mit ihm anzufangen sei. Bedenke man darüber hinaus, so Schürmann, die Vielfalt möglicher
Perspektiven der Rezeption, dann interferiere die Sichtbarkeit eines Werks immer mit dem Unsicht-
baren als den nicht aktualisierten Möglichkeiten auch anders wahrzunehmen zu können.

Bei der Bildlichkeit selbst setzte der Kunsthistoriker Horst Bredekamp an. In seinem Vortrag „Die
Wahrheit der Störung: Hans Leinbergers Modell“ zeigte Bredekamp den missglückten Bronzeguss
einer Marienstatue des deutschen Bildhauers der Spätgotik. Trotz seiner offensichtlichen Mängel
war der Guss im Rathaus der Stadt Moosburg aufgestellt worden, wo er den protestantischen Bil-
dersturm unbeschadet überstand. Bredekamps These lautete, dass schon in der Zeit kurz vor den
Bilderstürmen die drohende Zerstörung durch den Künstler selbst ins Werk aufgenommen worden
sei. Der belassene Charakter der zugrundeliegenden Materialität verfremdet das Symbol ins Unbe-
stimmte hin und bricht damit die Abgeschlossenheit einer göttlichen Idealität. Als einen weiteren



ArtHist.net

3/3

Versuch des Rückgangs in die Materialität stellte der Literaturwissenschaftler Tobias Wilke die
Forschung der Psychophysiologie um die Jahrhundertwende vor. In seinem Vortrag „Verkörperte
Verse – Dichtung im Blick der Psychophysiologie 1871-19162“ beschrieb er  die historischen
Bemühungen, Sprache ohne Semantik zu denken, ein Gedicht also nicht von seiner Symbolik, son-
dern von seiner Sensomotorik her zu verstehen. Von diesen Forschungen, so Wilke, erhoffte man
sich durch den Rückgang in die rein motorische Aktivität eine Renaturalisierung des Sprechens.
Auch hier findet sich eine Aufhebung des Symbolischen durch Hervorhebung ihrer physischen-phy-
siologischen Grundlagen.

Zuletzt  stellte  der  Philosoph Oswald Schwemmer den prozessphilosophischen Ansatz Alfred
North Whiteheads in seinem Vortrag „Whiteheads Konzept einer prozesstheoretischen Metaphysi-
k“ vor. Einige der vorangehenden Beiträge deuteten die Formen der Kunst bereits als Möglichkeit
einer Kontinuität zwischen Selbst und Welt; als eine durch den künstlerischen Schöpfungsakt wie-
derhergestellte Einheit in der Darstellung. Der Begriff des Unbestimmten figurierte dann, sozusa-
gen im Sinne einer negativen Dialektik, für die ungreifbare Einheit des sich lebendig Vollziehenden,
die nicht nur willentlichen, subjektiven Ursprungs ist. Diese impliziten Erwartungen an die Kunst
scheint Whitehead in seiner prozessualen Metaphysik aufzunehmen. Für ihn gibt es nur eine einzi-
ge Wirklichkeit, die er als die „Totalität der Erfassensprozesse“ vorstellt. Der Rückgang ins Unbe-
stimmte dringt hier zurück in einen reinen Vollzug des Geschehens, in dem Subjekt und Objekt
nicht mehr dualistisch unterschieden sind. Künstlerischer Ausdruck sowie dessen Rezeption wäre
dann das „Erfassen des Geschehenen durch das Geschehende.“

Auf vielfältige Weise suchten sich die Beiträge der schwer fassbaren Herkunft des Bildes, des
Symbols oder der distinkten Semantiken zu nähern. Wie aber soll das Unbestimmte bestimmbar
gemacht werden und noch darin diesen seinen Charakter bewahren? In der Kunst, so legten die
Vorträge nahe, durch die Unabgeschlossenheit der Form, die Hinweis gibt, dass es einer Bestim-
mung immer erst noch bedarf, und deshalb Dynamiken freigesetzt sind, in denen das Verhältnis
von Werk und Beobachter im Vollzug bleibt.

Empfohlene Zitation:

Frederik Wellmann: [Tagungsbericht zu:] Rückgang ins Unbestimmte – Zur Kontinuität ikonischer

Formprozesse (Humboldt-Universität zu Berlin, 12.–13.02.2015). In: ArtHist.net, 22.04.2015. Letzter

Zugriff 17.01.2026. <https://arthist.net/reviews/10094>.

Dieser Text wird veröffentlicht gemäß der "Creative Commons Attribution-Noncommercial-No Derivative

Works 4.0 International Licence". Eine Nachnutzung ist für nichtkommerzielle Zwecke in unveränderter

Form unter Angabe des Autors bzw. der Autorin und der Quelle gemäß dem obigen Zitationsvermerk

zulässig. Bitte beachten Sie dazu die detaillierten Angaben unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

