
1/5

25. Internationaler Barocksommerkurs (Einsiedeln,
21-25 Jun 26)

Stiftung Bibliothek Werner Oechslin, CH 8840 Einsiedeln, 21.–25.06.2026
Eingabeschluss : 23.02.2026

Dr. Anja Buschow Oechslin

[English version below]

Barock: Religion – Konfessionen.
25. Internationaler Barocksommerkurs der Stiftung Bibliothek Werner Oechslin.
Das Kolloquium findet vom Sonntag 21. bis Donnerstag 25. Juni 2026 statt.

Zum Thema:
Alles nicht neu!? Der Abbau von Religion und noch deutlicher von ‘religiösen Praktiken’ ist längst
Geschichte. Man hat sich in dem eingerichtet, was man gerne im nur oberflächlichsten Sinne als
«Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft» las. Da fiel schon mal alles ab an Mystik
und ‘barockem Kitsch’ und sollte dem Platz machen, was sich ‘vernünftig’ als ethisch-moralische
Grundeinstellung und vielleicht noch Einverständnis in die Notwendigkeit einer Gottesidee darstell-
te. Im Zuge der zeitweilig betriebenen systematischen Austreibung des Religiösen aus allen ver-
nunftgetriebenen (sich selbst genügenden) Lebensbereichen hat in der Gegenwart auch eine Kate-
gorie massiv an Bedeutung verloren, die in den christlichen Gesellschaften Europas jahrhunderte-
lang zu den wichtigsten und unerbittlichsten Differenzmarkern überhaupt zählte: die Konfession.

Beschäftigt man sich hingegen mit den Künsten und anderen kulturellen Erscheinungsformen der
Barockzeit,  so kommt man um Konfession bzw. um Konfessionskulturen als Formationen, in
denen bekenntnisgebundene Zugänge zum christlichen Glauben die gesellschaftliche und kulturel-
le Lebenswelt (mit-) prägten, nicht herum. Bilder und ihr Gebrauch sind vielleicht das markanteste
Beispiel dafür:  Auf protestantischer wie katholischer Seite Gegenstand der Regulierung durch
Theologen, reicht das Spektrum des Umgangs mit ihnen von scharfer Ablehnung samt Säkularisie-
rung oder gar physischer Vernichtung über die Indifferenz des Adiaphorons bis hin zur Bestäti-
gung und Aufwertung ihrer angestammten Aufgabe als Medium von Schmuck und Instruktion.
Neue Formen von Bekenntnisbildern, die Nutzung markanter Bildthemen sowie eine Intensivie-
rung und gleichzeitige Einhegung von Formen des Bildkultes suchen konfessioneller Spezifik bildli-
che Evidenz zu verleihen. Auch in der Architektur lässt sich, freilich erst seit etwa 1650/1700, die
Herausbildung konfessionsspezifischer Traditionen beobachten, wie etwa die Entstehung und Ver-
breitung der sog. Querkirchen in einigen protestantischen Territorien des Reiches zeigt. Entspre-
chend tadelt Leonhard Christoph Sturm 1718 den von ihm verehrten Goldmann dafür, «den Unter-
schied unter den Kirchen vor das Pabsthum / und denn vor diejenige Religionen / die von der
Römischen Kirche ausgegangen sind», nicht berücksichtigt zu haben und stellt erstmals in aller
Deutlichkeit Entwürfe für «päbstische» und protestantische Kirchen einander gegenüber. Die Fra-



ArtHist.net

2/5

ge, wie sich denn konfessionelle Überzeugungen konkret und im Einzelfall in künstlerische Form
und – noch mehr – in ‘barocke Inszenierung’ übersetzen liessen, ist nach wie vor relevant und nie
ganz zu erschöpfen.

Umgekehrt ist inzwischen vielfach aufgewiesen worden, dass die Konfessionen selbst keines-
wegs als monolithische Blöcke zu verstehen sind und die vermeintlich unverrückbar gezogenen
Grenzen zwischen ihnen alles andere als undurchlässig waren. So hat die Forschung zur lutheri-
schen Konfessionskultur die breite Rezeption nicht-lutherischer Erbauungsliteratur – darunter aus-
gerechnet solcher des Ignatius von Loyola – aufzeigen können. In Berlin praktizierten Lutheraner
lange eine Liturgie, die sich in ihren äusseren Formen kaum von der katholischen unterschied –
und verteidigten sie gegen den reformierten Landesherrn als Bestandteil ihrer konfessionellen
Identität! Mehrfach wurden Versuche einer Einigung der christlichen Konfessionen unternommen,
die allerdings durchgehend scheiterten. Auch in den Künsten lassen sich solche unscharfen Gren-
zen beobachten. So fand Sturm die Londoner Paulskathedrale zwar «herrlich», konnte aber nicht
begreifen, «warumb eine solche Form zu einem reformirten Gottesdienst erwählet worden». Dass
opulent ausgestattete, bilderreiche Kirchen kein rein katholisches Phänomen sind, sondern im
Luthertum vorkommen – in Umkehrung einer jahrzehntelangen Forschungsmeinung wurde es
kürzlich gar als «magnificent faith» (B. Heal) apostrophiert –, ist als Einsicht inzwischen so verbrei-
tet, dass diese wiederum den Blick auf gegenläufige Phänomene zu verstellen droht – wie umge-
kehrt selbst das Reformiertentum unter bestimmten Umständen Bilder, selbst Gottesbilder, am Kir-
chenbau geduldet hat oder dulden musste. Konfessionelle ‘Identität’,  so zeigt sich hier,  ist in
Kunstwerken meist nur eine Facette, ihre Überlagerung mit anderen Bereichen der Bedeutungsstif-
tung ist ein wichtiges Thema, deren Berücksichtigung oft erst genauere Aussagen über den kon-
fessionellen Gehalt zulässt.

Momente  des  Konfessionellen  wie  seiner  Überwindung  sind  also  zusammenzudenken  oder
wenigstens zu -untersuchen: «refertur ad prototypa», es gibt immer passende Bezüge. Durch äus-
sere Zeichen sah sich Karl Wilhelm Ferdinand Solger auf die tieferen Fragen religiöser Kunst ver-
wiesen; bei seinem Besuch in Einsiedeln beeindruckten ihn die lebendigen Formen der Frömmig-
keit, und er gelangte zur Einsicht: «Wer Gott in seinem Geiste nicht erreichen kann, der suche ihn
in Bildern, er irrt nicht.» «Ihn in seine Sphäre herabzuziehen» ist die Losung, um jener unsichtbaren
Kirche die Vorteile der sichtbaren Kirche entgegenzuhalten – sie kehrt eines der Kernargumente
um, mit denen die Reformierten jede Form der bildlichen Darstellung Gottes bekämpft hatten.
Schelling hat solche Fragen in seiner Vorlesung «Über die historische Construction des Christenth-
ums» vertieft. Er weiss, dass auch in Wissenschaft und Kunst das Einzelne und Besondere nur
dann einen Wert besitzt, wenn es das Allgemeine und Absolute in sich aufnimmt. So schliesst
sich ein Kreis, und für Schelling gilt dann bezogen auf diese sinnlich erfahrbare (katholische)
Kunst: «Diese symbolische Anschauung ist die Kirche als lebendiges Kunstwerk.»

Ganz vertreiben lässt sich Religion nicht. Die Kunstgeschichte konnte am wenigsten das Thema
der Religion ausklammern. Schließlich gehört zu Religion und Konfession in den Künsten, wenn
man  so  will  als  Kehrseite,  die  ‘Musealisierung’.  Sie  hat  kulturgeschichtliche  Auffangbecken
geschaffen und der «unsichtbaren» Kirche sichtbare Reservate zugeordnet, die gerade heute über-
füllt sind. Die «Verkunstgeschichtlichung» hat diesen Prozess beschleunigt, ‘religiöse’ Kunstwerke
in rein ästhetische Gegenstände verwandelt und darüber ein «Connaisseur-tum» gebildet. Doch
liegt zumindest eine seiner Wurzeln wiederum im Konfessionellen – paradoxerweise gerade im Bil-



ArtHist.net

3/5

derverbot  der  Reformierten,  das die  Überführung als  wertvoll  anerkannter  Bilder  in  fürstliche
Sammlungen zur Folge hatte, die in ihrem ursprünglichen kirchlichen Kontext keine Duldung mehr
fanden.

Wer würde – noch einen Schritt weitergedacht – behaupten, dass sich religiöse Praxis und dass
sich insbesondere religiöse ‘Gefühle’ nicht auch ausserhalb konfessioneller Bindung entfalten lies-
sen? Ernest Renan hat in seiner «Prière sur l’Acropole» eine solche Wirkung beschworen, und nie-
mand wird ihm die Einsicht in die Tiefe seiner Gedanken verweigern. Nach allen Reisen, dem Auf-
enthalt in Syrien, findet er endlich auf der Akropolis in Athen die langersehnte Erfüllung: «L’impres-
sion que me fit Athènes est de beaucoup la plus forte que j’aie jamais ressentie.»

Bedingungen:
Wie üblich soll der Diskurs fächerübergreifend angelegt sein. Wir erhoffen uns eine rege Teilnah-
me von Wissenschaftlern und Promovierenden aus den Disziplinen Architektur-  und Kunstge-
schichte, Geschichte, Theologie, Theaterwissenschaften etc. 
Da dem Gespräch, gemeinsamen Diskussionen, grosses Gewicht zugemessen wird, sollten die
Beiträge nicht länger als 20 Minuten dauern. Die Referate können in deutscher, englischer, franzö-
sischer und italienischer Sprache vorgetragen werden. Passive Deutschkenntnisse werden voraus-
gesetzt.
Bedingungen: Die Stiftung übernimmt die Kosten für die Übernachtungen und die gemeinsamen
Abendessen. Reisespesen können leider nicht erstattet werden.
Wir bitten um Bewerbungen mit kurzen Exposé und CV bis spätestens 23. Februar 2026 per e-mail
an: anja.buschow@bibliothek-oechslin.ch
Konzeption / Organisation: Dr. Anja Buschow Oechslin (Einsiedeln), Prof. Dr. Jens Niebaum (Uni-
versität Münster), Prof. Dr. Werner Oechslin (Einsiedeln).

---

BAROQUE: Religion – Confessions.
Twenty-fifth International Baroque Summer Course of the Werner Oechslin Library.
The colloquium will take place from June 21 – 25, 2026.

Concerning the topic:
Nothing new!? The decline of religion and, even more clearly, of “religious practices” is well behind
us. People have settled into what is often referred to in the most superficial sense as “religion wit-
hin the boundaries of pure reason.” Everything mystical and the “baroque kitsch” has been discar-
ded to make way for what is considered “reasonable” as a basic ethical and moral attitude and
perhaps even acceptance of the necessity of the concept of God. In the course of the sporadically
pursued systematic expulsion of religion from all rational (self-sufficient) areas of life, a category
that for centuries had been one of the most important and adamant markers of difference in the
Christian societies of Europe has now lost much of its significance: confession (that is, religious
denomination).

When examining the arts and other cultural manifestations of the baroque period, however, it is
impossible to get around religious denominations and confessional cultures as formations in
which creed-based approaches to the Christian faith (with other factors) leave their mark on the
social and cultural environment. Images and their use are perhaps the most striking example of



ArtHist.net

4/5

this: subject to regulation by theologians on both the Protestant and Catholic sides, the spectrum
of how they were dealt with ranged from decisive rejection, including secularization or even physi-
cal destruction, to the indifference of adiaphora, to the confirmation and upgrading of their tradi-
tional role as a medium of decoration and instruction. New forms of confessional images, the use
of striking pictorial themes, and an intensification and simultaneous containment of forms of ima-
ge cults seek to lend pictorial evidence to confessional specificity. In architecture, too, the deve-
lopment of denomination-specific traditions can be observed, albeit only from around 1650/1700,
as evidenced by the emergence and spread of so-called transverse churches (“Querkirchen”) in
some Protestant territories of the empire. Accordingly, in 1718 Leonhard Christoph Sturm reproa-
ched Goldmann, whom he admired, for not taking into account “the difference between the church-
es for the papacy and then for those religions that originated from the Roman Church”, and for the
first time clearly contrasted designs for “papist” and Protestant churches. The question of how
confessional convictions could be translated concretely and in individual cases into artistic form
and—even more so—into “baroque theatrical staging” remains relevant and can never be fully
exhausted.

Conversely, it has now been demonstrated many times that the confessions themselves should
by no means be understood as monolithic blocks and that the supposedly fixed boundaries betwe-
en them were anything but impermeable. Research into Lutheran denominational culture has
revealed the widespread reception of non-Lutheran devotional literature, including, ironically, that
of Ignatius of Loyola. In Berlin, Lutherans long practiced a liturgy that differed little in its outward
forms from the Catholic liturgy – and defended it against the Reformed sovereign as part of their
confessional identity! Several attempts were made to unite the Christian denominations, but they
all failed. Such blurred boundaries can also be observed in the arts. Sturm found St. Paul's Cathe-
dral in London “magnificent” but could not understand “why such a form had been chosen for a
reformed church service”.

The fact that opulently decorated churches rich in imagery are not a purely Catholic phenomenon,
but also occur in Lutheranism is now widely accepted – in a reversal of the opinion of decades of
research this was recently even described as a “magnificent faith” (B. Heal). This broad acceptan-
ce threatens to obscure the view of opposing phenomena – such as the fact that, conversely,
even the Reformed Church tolerated or had to tolerate images, even images of God, in church buil-
dings under certain circumstances. Confessional “identity,” as can be seen here, is usually only
one facet of works of art; its overlap with other factors that bestow meaning is an important topic,
the consideration of which often allows for more precise statements about confessional content.

Moments of denominationalism and the overcoming of it must therefore be considered together,
or at least examined together: “refertur ad prototypa”—there are always appropriate references.
External evidence led Karl Wilhelm Ferdinand Solger to reflect on the deeper questions of religious
art; during his visit to Einsiedeln, he was impressed by the lively forms of piety and came to the
conclusion: “Those who cannot reach God in their spirit should seek him in images; they will not
err.” “Pulling him down into his realm” is the motto for countering the invisible church with the
advantages of the visible church – it reverses one of the core arguments with which members of
the Reformed Church had fought against any form of pictorial representation of God. Schelling
explored such questions in depth in his lecture “On the Historical Construction of Christianity”
(“Über die historische Construction des Christenthums”). He knows that even in science and art,



ArtHist.net

5/5

the individual and the particular only have value if they incorporate the general and the absolute.
Thus, a circle is closed, and for Schelling, the following holds regarding this sensually perceptible
(Catholic) art: “This symbolic view is the church as a living work of art.”

Religion cannot be completely eradicated. Art history has been least able to exclude the subject of
religion. After all, religion and its denominations in the arts are, if you will, the flip side of “musea-
lization”. It has created cultural-historical repositories and assigned visible cultural refuges to the
“invisible” church, refuges that are particularly overfilled today. The “art-historification” of religion
has accelerated this process, transforming “religious” works of art into purely aesthetic objects
and creating a connoisseurship of them. But at least one of its roots lies in the denominational —
paradoxically, precisely in the Reformed Church's prohibition of images, which resulted in the
transfer of images recognized as valuable to princely collections when they were no longer tolera-
ted in their original ecclesiastical context.

Taking this idea one step further, who would claim that religious practice, and religious “feelings”
in particular, cannot also develop outside of confessional bonds? Ernest Renan evoked such an
effect in his “Prière sur l'Acropole,” and no one would deny him insight into the depth of his
thoughts. After all his travels and his stay in Syria, he finally finds the long-awaited fulfillment on
the Acropolis in Athens: “L'impression que me fit Athènes est de beaucoup la plus forte que j'aie
jamais ressentie.”

Terms and conditions:
The course is open to doctoral candidates as well as junior and senior scholars who wish to
address the topic with short papers (20 minutes) and through mutual conversation. As usual, the
course has an interdisciplinary orientation. We hope for lively participation from the disciplines of
art and architectural history, but also from scholars of history, theology, theatre and other relevant
fields. Papers may be presented in German, French, Italian or English; at least a passive knowled-
ge of German is a requirement for participation.

Conditions: The Foundation assumes the hotel costs for course participants, as well as several
group dinners. Travel costs cannot be reimbursed.

Please send applications with brief abstracts and brief CVs by e-mail to:
anja.buschow@bibliothek-oechslin.ch

The CFP deadline is 23 February 2026.

Concept / Organization: Dr. Anja Buschow Oechslin (Einsiedeln), Prof. Dr. Jens Niebaum (Universi-
tät Münster), Prof. Dr. Werner Oechslin (Einsiedeln)

Quellennachweis:

CFP: 25. Internationaler Barocksommerkurs (Einsiedeln, 21-25 Jun 26). In: ArtHist.net, 25.01.2026. Letzter

Zugriff 27.01.2026. <https://arthist.net/archive/51569>.


