ArtHist net

Objets Vivants (Paris, 18-20 Nov 21)

Paris, 18.-20.11.2021
Eingabeschluss : 13.09.2021

Rahma Khazam, Paris

Objets Vivants — Collogue international
Ecole des arts de la Sorbonne, Université Paris 1 Panthéon Sorbonne, Centre Saint-Charles
Organisé par Rahma Khazam et Neli Dobreva

Aborder a la fois la question de I'objet et du vivant dans une perspective de la philosophie de I'art,
de 'esthétique, de I'art contemporain, de la biopolitique et de la technologie, nécessite tout
d’abord de nous interroger sur la maniere dont nous définissons ces deux termes et en quoi ils
peuvent converger. En effet, avec I'apparition d’objets inanimés paraissant vivants (robots,
internet des objets), I'objet est de plus en plus en proie a des états et des phénomeénes
intermédiaires et indéterminés qui se rapprochent toujours davantage du vivant. Quant au vivant,
il devient de plus en plus difficile de le séparer du non-vivant, depuis que l'intelligence artificielle a
démontré leur proximité. Pouvons-nous en conclure que I'objet n’est plus opposé au vivant, que
depuis I'avancement et la consolidation de I'écologie, des biotechnologies, des nouvelles
technologies, etc., leur relation est une affaire conclue ?

En réalité, la question n’est pas si simple, car en questionnant la distinction entre I'objet soi-disant
inerte et I'étre ou I'animal vivant, ne questionnons-nous pas en méme temps les divisions entre
humain et non-humain, sujet et objet, intelligence naturelle et artificielle ?

L'étre pensant doit-il obligatoirement assumer la position du sujet qui domine I'objet inerte non-
vivant, ou ce rapport peut-il s'inverser ? D'ailleurs, sur quelles bases définissons-nous le vivant ou
le sujet et 'opposons-nous a I'objet ? Sujet et objet sont-ils voués a disparaitre et se fondre I'un
dans l'autre, engloutis dans le maelstrom d’états indéterminés qui définissent actuellement le
vivant et le non-vivant ? Ou bien le sujet et I'objet se mettront-ils sur un pied d'égalité de facon a
conserver leur autonomie ? Se pose alors avec acuité la question du choix entre autonomie et
absorption, entre liberté de pensée et assimilation, a une époque ou les nouvelles technologies de
I'information et de la communication envahissent et transforment nos vies et nos esprits au point
de mettre en cause notre faculté de libre arbitre (Zizek, 2020).

Si ces interrogations quant aux termes vivant/non-vivant, sujet/objet sont au coeur méme de la
philosophie contemporaine (nouveau matérialisme, réalisme spéculatif et dérivés), elles n'en sont
pas moins vivement débattues : tout est-il relié a tout, comme le soutiennent certains adeptes du
nouveau matérialisme, prénant une «relationnalité » tous azimuts ? Que penser de la théorie de
Karen Barad (2007) selon laquelle I'objet n’a pas une existence indépendante, mais est
profondément imbriqué avec le sujet ? On peut y opposer le réalisme spéculatif ou I'ontologie
orientée objet — selon cette derniere (Harman 2011), le terme ‘objet’ englobe aussi bien les sujets

1/4



ArtHist.net

que les objets, et chaque objet est autonome, inaccessible et « non relationnel», qu’il soit vivant ou
non-vivant. Notre investigation s'étend également a des théories plus récentes concernant le
vivant et/ou 'objet, quel que soit le parti pris philosophique qu’elles représentent.

Les interrogations concernant le vivant sont en passe de devenir tout aussi importantes dans
d’autres champs de recherche et disciplines. En matiére de technologie, I'étude des rapports
humain-machine, et notamment la créativité de l'intelligence artificielle et ses capacités
d’interaction avec I'humain constituent une question essentielle. Quant a la bio-politique, elle se
définit dans le sillage de Foucault comme l'intégration du vivant dans la politique, ou plus
précisément, comme « I'ancrage des technologies libérales de gouvernement dans les propriétés
biologiques des sujets » (Bossy, Briatte, 2011). Nous pouvons également mobiliser le concept de
z0é repris par Agamben, qui semble intéressant quant a la distinction z6é (le simple fait de vivre)
vs. bios (la fagon de vivre caractérisant un individu ou un groupe) (Agamben, 1997). Remettant en
cause de telles séparations, le Manifeste convivialiste appelle a la création de nouveaux récits en
symbiose avec nos vies contemporaines, convoquant ainsi une forme de résistance, ou encore de
résonance (Hartmut Rosa, Nathanaél Wallenhorst), qui pourrait sortir le vivant de la crise de
I'imaginaire et du pouvoir.

La notion du vivant a aussi une longue histoire : nous nous bornerons ici a évoquer les premiers
naturalistes, qui isolaient « des corps vivants » (Lamarck, 1802), ou travaillaient sur I'inventaire et
I'origine des espéces (Darwin, 1859), ainsi que les biologistes introduisant sur la scéne de la
connaissance le terme d'« écologie » au sens d'interaction avec le milieu, vivant ou non-vivant.
Ces notions interviennent aussi dans les premiers pas de la littérature dys/utopique d’hybridation
entre vivant/ non-vivant et artificiel (Mary Shelley, 1818 ; lan McEwan, Machines Like Me, 2019) et
dans les premiers essais en « biologie synthétique » faisant entrer le végétal en relation avec la
sciences et la technique. Aujourd’hui les analogies et convergences entre le vivant, le non-vivant
et les technologies de pointe se produisent toutes disciplines confondues, depuis I'apparition du
terme d’anthropocéne en écologie (Stoermer, 1980) et plus tard en chimie (Crutzen, 2000),
jusqu’aux « quasi-objets » de Michel Serres (Le Parasite, 1980 ; Genése, 1981), a la frontiére entre
humain et non humain : animalier, végétal, minéral etc. Pour Bruno Latour (1991), des objets tels «
une centrale nucléaire, un trou dans la couche d’ozone, une carte du génome humain etc. »
forment des « quasi-objets », constituant une conception de la nature englobée par un discours
politique ou social. Ainsi, ce sont les objets hybrides qui constituent le monde, relevant aussi bien
de la technique et de la culture, de I'humain que du non-humain.

Quant au monde de I'art, il se met a suivre les découvertes scientifiques quant a I'évolution du
vivant. Cela nous permet-il de décloisonner I'expérience esthétique avec des oeuvres d’art «
hybridées » par I'expérience scientifique, qui tiennent compte du végétal ensemble avec tout le
vivant, en conservant l'objet de I'écologie et en laissant « les corridors » (Zask, 2019) qui relient le
vivant au non-vivant ? Le vivant peut aussi devenir I'objet méme de la pratique de certains artistes
: le bio-art suit les expériences de la génétique ou de l'intelligence artificielle appliquées au vivant,
tandis que le bio-hacking travaille en mode participatif indépendamment du discours scientifique
dominant. Tout aussi pertinentes sont I'expérience et I'expertise apportées par le modele d’'une
entité organique autorégulatrice, unicellulaire, ni animal ni plante, interagissant avec son
environnement : le « blob ». Cependant ces expériences, telles que celles conduites par des
artistes comme Eduardo Kac, Stelarc, Spela Petri¢ et bien d’autres, ne témoignent-elles pas le

2/4



ArtHist.net

plus souvent d’'une « objectivation » du vivant, sans pour autant accorder a ces éléments vivants
une quelconque autonomie ou vie propre en dehors de leur relation avec 'humain ?

Or, ce qui nous intéresse a présent, c'est de savoir si, en dehors de cette interdépendance vis-a-vis
de 'humain, I'art pourrait exprimer et rendre sensible une autonomie de I'« objet vivant ». Si on suit
les avancées en la matiére, il s'avere qu'il existe d'autres approches au vivant dans le monde de
I'art contemporain qui ne tentent ni «d’objectiviser » le vivant ni de le fondre dans le non-vivant
mais lui accordent une autonomie et encouragent son évolution (Jean-Luc Bichaud, Jacques
Vieille, Michel Blazy etc.). Comme le formule Jean-Luc Bichaud, ces artistes qui explorent les
enjeux de signification qui se dissimulent dans la composition formée par les termes objet
/animé / inanimé/ vivant /semi-vivant, abordent la question d’'une “greffe” possible entre la
question du vivant et celle de I'objet. Ce faisant, il ne s’agit pas de les fondre I'un dans I'autre,
mais au contraire de mettre en avant leurs spécificités et différences. Quel réle pourrait jouer
dans I'esthétique contemporaine I’ « objet vivant » pris dans ce dernier sens ? Comment le vivant
et le non-vivant compris comme autonomes I'un de l'autre, ayant chacun leur « vie » propre, mais
toutefois greffés ensembles, juxtaposés, sur un pied d'égalité, pourraient-ils nous émouvoir par
une forme sensible se révélant dans I'oeuvre d'art ?

Alors la question qui se pose dans ce cas précis serait celle de savoir : pourrions-nous saisir le
vivant, voire méme I'« objet vivant » de fagon a prétendre renverser, ou au moins contester le
rapport kantien a I'objet supposé produire le « beau » au contact du sujet ? Ou s’agit-il plutét de
saisir 'objet vivant au-dela de tout intérét ou volonté de jugement ou d’analyse, de fagon a faire
écho a la notion de plaisir désintéressé de Kant, selon laquelle le sujet n'impose pas ses formes
sur le monde, mais se laisse fagonné par celui-ci (Shaviro, 2009) ? Autrement dit, pouvons-nous
penser I'agentivité de I'objet ainsi que son autonomie, et quelles en sont les conséquences pour le
rapport entre sujet et objet, vivant et non-vivant ?

En faisant appel a I'expérience et a l'intervention d'artistes qui créent a partir de ces
interrogations, nous proposons de mener une réflexion collective, participative et interdisciplinaire
afin de tracer les grandes lignes de démarcation que posent les « Objets vivants ». Les
propositions retenues pourront se pencher sur les themes détaillés ci-dessus, mais aussi sur tout
autre sujet ou discipline s’attachant a la question de l'objet ou du vivant.

Nous invitons artistes, théoriciens, philosophes, anthropologues ou scientifiques a nous
soumettre des propositions de 300 mots, qui sont a envoyer simultanément a Rahma Khazam
<rahmak@wanadoo.fr> et a Neli Dobreva <dobreva.neli@gmail.com> avant le 13 Septembre
2021. Une publication suivra en 2022.

Références (non exhaustives) :

Agamben, Giorgio, Homo Sacer, 1997

Barad, Karen, Meeting the Universe Halfway, 2007

Bossy, Thibault, Briatte, Frangois, « Les formes contemporaines de la biopolitique », dans
Revue Internationale de Politique Comparée, 2011

Brayer, Marie-Ange, Zeitoun, Olivier (dir.), La fabrique du vivant, 2019

Deuxiéme manifeste convivialiste, 2020

Durafour, Jean-Michel, Cinéma et cristaux, Traité d'éconologie, 2018

Foucault, Michel, Dits et écrits, 2001

3/4



ArtHist.net

Harman, Graham, The Quadruple Object, 2011

Latour, Bruno, Nous n'avons jamais été modernes, 1991

Meillassoux, Quentin, Apres la finitude, 2006

Serres, Michel, Genése, 1981

Serres, Michel, Le Parasite, 1980

Shaviro, Steven, Without Criteria: Kant, Whitehead, Deleuze, and Aesthetics, 2009
Wallenhorst, Nathanaél, L’Anthropocéne décodé pour les humains, 2021

Zask, Joélle, Quand la forét brile. Penser la nouvelle catastrophe écologique, 2019
Zizek, Slavoj, Hegel in a Wired Brain, 2020

Quellennachweis:

CFP: Objets Vivants (Paris, 18-20 Nov 21). In: ArtHist.net, 24.06.2021. Letzter Zugriff 21.01.2026.

<https://arthist.net/archive/34445>.

4/4



