
1/4

Objets Vivants (Paris, 18-20 Nov 21)

Paris, 18.–20.11.2021
Eingabeschluss : 13.09.2021

Rahma Khazam, Paris

Objets Vivants – Colloque international
École des arts de la Sorbonne, Université Paris 1 Panthéon Sorbonne, Centre Saint-Charles
Organisé par Rahma Khazam et Neli Dobreva

Aborder à la fois la question de l’objet et du vivant dans une perspective de la philosophie de l’art,
de l’esthétique,  de l’art  contemporain,  de la  biopolitique et  de la  technologie,  nécessite tout
d’abord de nous interroger sur la manière dont nous définissons ces deux termes et en quoi ils
peuvent  converger.  En  effet,  avec  l’apparition  d’objets  inanimés  paraissant  vivants  (robots,
internet  des  objets),  l’objet  est  de  plus  en  plus  en  proie  à  des  états  et  des  phénomènes
intermédiaires et indéterminés qui se rapprochent toujours davantage du vivant. Quant au vivant,
il devient de plus en plus difficile de le séparer du non-vivant, depuis que l’intelligence artificielle a
démontré leur proximité. Pouvons-nous en conclure que l’objet n’est plus opposé au vivant, que
depuis  l’avancement  et  la  consolidation  de  l’écologie,  des  biotechnologies,  des  nouvelles
technologies, etc., leur relation est une affaire conclue ?

En réalité, la question n’est pas si simple, car en questionnant la distinction entre l’objet soi-disant
inerte et l’être ou l’animal vivant, ne questionnons-nous pas en même temps les divisions entre
humain et non-humain, sujet et objet, intelligence naturelle et artificielle ?
L’être pensant doit-il obligatoirement assumer la position du sujet qui domine l’objet inerte non-
vivant, ou ce rapport peut-il s’inverser ? D’ailleurs, sur quelles bases définissons-nous le vivant ou
le sujet et l’opposons-nous à l’objet ? Sujet et objet sont-ils voués à disparaître et se fondre l’un
dans l’autre, engloutis dans le maelstrom d’états indéterminés qui définissent actuellement le
vivant et le non-vivant ? Ou bien le sujet et l’objet se mettront-ils sur un pied d’égalité de façon à
conserver leur autonomie ? Se pose alors avec acuité la question du choix entre autonomie et
absorption, entre liberté de pensée et assimilation, à une époque où les nouvelles technologies de
l’information et de la communication envahissent et transforment nos vies et nos esprits au point
de mettre en cause notre faculté de libre arbitre (Žižek, 2020).

Si ces interrogations quant aux termes vivant/non-vivant, sujet/objet sont au coeur même de la
philosophie contemporaine (nouveau matérialisme, réalisme spéculatif et dérivés), elles n’en sont
pas moins vivement débattues : tout est-il relié à tout, comme le soutiennent certains adeptes du
nouveau matérialisme, prônant une «relationnalité » tous azimuts ? Que penser de la théorie de
Karen  Barad  (2007)  selon  laquelle  l’objet  n’a  pas  une  existence  indépendante,  mais  est
profondément imbriqué avec le sujet ? On peut y opposer le réalisme spéculatif ou l’ontologie
orientée objet – selon cette dernière (Harman 2011), le terme ‘objet’ englobe aussi bien les sujets



ArtHist.net

2/4

que les objets, et chaque objet est autonome, inaccessible et « non relationnel», qu’il soit vivant ou
non-vivant. Notre investigation s’étend également à des théories plus récentes concernant le
vivant et/ou l’objet, quel que soit le parti pris philosophique qu’elles représentent.

Les interrogations concernant le vivant sont en passe de devenir tout aussi importantes dans
d’autres champs de recherche et disciplines. En matière de technologie, l’étude des rapports
humain-machine,  et  notamment  la  créativité  de  l’intelligence  artificielle  et  ses  capacités
d’interaction avec l’humain constituent une question essentielle. Quant à la bio-politique, elle se
définit  dans le  sillage de  Foucault  comme l’intégration  du vivant  dans la  politique,  ou  plus
précisément, comme « l’ancrage des technologies libérales de gouvernement dans les propriétés
biologiques des sujets » (Bossy, Briatte, 2011). Nous pouvons également mobiliser le concept de
zôê repris par Agamben, qui semble intéressant quant à la distinction zôê (le simple fait de vivre)
vs. bios (la façon de vivre caractérisant un individu ou un groupe) (Agamben, 1997). Remettant en
cause de telles séparations, le Manifeste convivialiste appelle à la création de nouveaux récits en
symbiose avec nos vies contemporaines, convoquant ainsi une forme de résistance, ou encore de
résonance (Hartmut Rosa, Nathanaël Wallenhorst),  qui pourrait  sortir  le vivant de la crise de
l’imaginaire et du pouvoir.

La notion du vivant a aussi une longue histoire : nous nous bornerons ici à évoquer les premiers
naturalistes, qui isolaient « des corps vivants » (Lamarck, 1802), ou travaillaient sur l’inventaire et
l’origine des espèces (Darwin, 1859), ainsi que les biologistes introduisant sur la scène de la
connaissance le terme d’« écologie » au sens d’interaction avec le milieu, vivant ou non-vivant.
Ces notions interviennent aussi dans les premiers pas de la littérature dys/utopique d’hybridation
entre vivant/ non-vivant et artificiel (Mary Shelley, 1818 ; Ian McEwan, Machines Like Me, 2019) et
dans les premiers essais en « biologie synthétique » faisant entrer le végétal en relation avec la
sciences et la technique. Aujourd’hui les analogies et convergences entre le vivant, le non-vivant
et les technologies de pointe se produisent toutes disciplines confondues, depuis l’apparition du
terme d’anthropocène en  écologie  (Stoermer,  1980)  et  plus  tard  en  chimie  (Crutzen,  2000),
jusqu’aux « quasi-objets » de Michel Serres (Le Parasite, 1980 ; Genèse, 1981), à la frontière entre
humain et non humain : animalier, végétal, minéral etc. Pour Bruno Latour (1991), des objets tels «
une centrale nucléaire,  un trou dans la couche d’ozone, une carte du génome humain etc. »
forment des « quasi-objets », constituant une conception de la nature englobée par un discours
politique ou social. Ainsi, ce sont les objets hybrides qui constituent le monde, relevant aussi bien
de la technique et de la culture, de l’humain que du non-humain.

Quant au monde de l’art, il se met à suivre les découvertes scientifiques quant à l’évolution du
vivant.  Cela nous permet-il  de décloisonner l’expérience esthétique avec des oeuvres d’art  «
hybridées » par l’expérience scientifique, qui tiennent compte du végétal ensemble avec tout le
vivant, en conservant l’objet de l’écologie et en laissant « les corridors » (Zask, 2019) qui relient le
vivant au non-vivant ? Le vivant peut aussi devenir l’objet même de la pratique de certains artistes
: le bio-art suit les expériences de la génétique ou de l’intelligence artificielle appliquées au vivant,
tandis que le bio-hacking travaille en mode participatif indépendamment du discours scientifique
dominant. Tout aussi pertinentes sont l’expérience et l’expertise apportées par le modèle d’une
entité  organique  autorégulatrice,  unicellulaire,  ni  animal  ni  plante,  interagissant  avec  son
environnement :  le « blob ».  Cependant ces expériences, telles que celles conduites par des
artistes comme Eduardo Kac, Stelarc, Špela Petrič et bien d’autres, ne témoignent-elles pas le



ArtHist.net

3/4

plus souvent d’une « objectivation » du vivant, sans pour autant accorder à ces éléments vivants
une quelconque autonomie ou vie propre en dehors de leur relation avec l’humain ?

Or, ce qui nous intéresse à présent, c’est de savoir si, en dehors de cette interdépendance vis-à-vis
de l’humain, l’art pourrait exprimer et rendre sensible une autonomie de l’« objet vivant ». Si on suit
les avancées en la matière, il s’avère qu’il existe d’autres approches au vivant dans le monde de
l’art contemporain qui ne tentent ni «d’objectiviser » le vivant ni de le fondre dans le non-vivant
mais lui  accordent une autonomie et encouragent son évolution (Jean-Luc Bichaud, Jacques
Vieille, Michel Blazy etc.). Comme le formule Jean-Luc Bichaud, ces artistes qui explorent les
enjeux de signification qui  se dissimulent  dans la  composition formée par  les termes objet
/animé /  inanimé/ vivant  /semi-vivant,  abordent  la  question d’une “greffe”  possible  entre  la
question du vivant et celle de l’objet. Ce faisant, il ne s’agit pas de les fondre l’un dans l’autre,
mais au contraire de mettre en avant leurs spécificités et différences. Quel rôle pourrait jouer
dans l’esthétique contemporaine l’ « objet vivant » pris dans ce dernier sens ? Comment le vivant
et le non-vivant compris comme autonomes l’un de l’autre, ayant chacun leur « vie » propre, mais
toutefois greffés ensembles, juxtaposés, sur un pied d’égalité, pourraient-ils nous émouvoir par
une forme sensible se révélant dans l’oeuvre d’art ?

Alors la question qui se pose dans ce cas précis serait celle de savoir : pourrions-nous saisir le
vivant, voire même l’« objet vivant » de façon à prétendre renverser, ou au moins contester le
rapport kantien à l’objet supposé produire le « beau » au contact du sujet ? Ou s’agit-il plutôt de
saisir l’objet vivant au-delà de tout intérêt ou volonté de jugement ou d’analyse, de façon à faire
écho à la notion de plaisir désintéressé de Kant, selon laquelle le sujet n’impose pas ses formes
sur le monde, mais se laisse façonné par celui-ci (Shaviro, 2009) ? Autrement dit, pouvons-nous
penser l’agentivité de l’objet ainsi que son autonomie, et quelles en sont les conséquences pour le
rapport entre sujet et objet, vivant et non-vivant ?

En  faisant  appel  à  l’expérience  et  à  l’intervention  d’artistes  qui  créent  à  partir  de  ces
interrogations, nous proposons de mener une réflexion collective, participative et interdisciplinaire
afin  de  tracer  les  grandes  lignes  de  démarcation  que  posent  les  «  Objets  vivants  ».  Les
propositions retenues pourront se pencher sur les thèmes détaillés ci-dessus, mais aussi sur tout
autre sujet ou discipline s’attachant à la question de l’objet ou du vivant.
Nous  invitons  artistes,  théoriciens,  philosophes,  anthropologues  ou  scientifiques  à  nous
soumettre des propositions de 300 mots, qui sont à envoyer simultanément à Rahma Khazam
<rahmak@wanadoo.fr>  et  à  Neli  Dobreva  <dobreva.neli@gmail.com> avant  le  13  Septembre
2021. Une publication suivra en 2022.

Références (non exhaustives) :
Agamben, Giorgio, Homo Sacer, 1997
Barad, Karen, Meeting the Universe Halfway, 2007
Bossy, Thibault, Briatte, François, « Les formes contemporaines de la biopolitique », dans
Revue Internationale de Politique Comparée, 2011
Brayer, Marie-Ange, Zeitoun, Olivier (dir.), La fabrique du vivant, 2019
Deuxième manifeste convivialiste, 2020
Durafour, Jean-Michel, Cinéma et cristaux, Traité d’éconologie, 2018
Foucault, Michel, Dits et écrits, 2001



ArtHist.net

4/4

Harman, Graham, The Quadruple Object, 2011
Latour, Bruno, Nous n’avons jamais été modernes, 1991
Meillassoux, Quentin, Après la finitude, 2006
Serres, Michel, Genèse, 1981
Serres, Michel, Le Parasite, 1980
Shaviro, Steven, Without Criteria: Kant, Whitehead, Deleuze, and Aesthetics, 2009
Wallenhorst, Nathanaël, L’Anthropocène décodé pour les humains, 2021
Zask, Joëlle, Quand la forêt brûle. Penser la nouvelle catastrophe écologique, 2019
Žižek, Slavoj, Hegel in a Wired Brain, 2020

Quellennachweis:

CFP: Objets Vivants (Paris, 18-20 Nov 21). In: ArtHist.net, 24.06.2021. Letzter Zugriff 10.02.2026.

<https://arthist.net/archive/34445>.


