
1/9

Moral Cultures (Paderborn, 19-22 Sep 18)

Paderborn, 19.–22.09.2018
Eingabeschluss : 30.06.2017

Kristin Eichhorn

DGEJ-Jahrestagung 2018
Kulturen der Moral

[English version below]

Kein Begriff ist im 18. Jahrhundert so zentral wie der der Moral. Einiges spricht dafür, mit Niklas
Luhmann die „Universalisierung moralischer Ansprüche“ als zentrales Übergangs-stadium inner-
halb der Ausdifferenzierung der Gesellschaft anzusehen. Denn sie drängt nach und nach die Domi-
nanz der Religion zurück, ermöglicht den Vorstoß zu neuen pädagogischen (Pestalozzi, Weiße u.
a.) und psychologischen Problemstellungen (Erfahrungsseelenkunde) und bildet die Basis für im
19. Jahrhundert weiterentwickelte politische wie juristische Konzepte (z. B. Straftheorien), auf
denen  die  modernen  westlichen  Gesellschaften  aufbauen.  Sozialwissenschaftliche  Ansätze
haben seit jeher betont, dass die Präsenz des Moral-Begriffs eng an das Selbstverständnis des
aufstrebenden (Bildungs-)Bürgertums in Abgrenzung vom Adel geknüpft ist, wie es in Publikatio-
nen wie Carl Friedrich Bahrdts Handbuch der Moral für den Bürgerstand (1790) kulminiert.
Moral ist aber auch das zentrale Moment, das über weite Strecken des 18. Jahrhunderts hinweg
die Praxis und Theorie der verschiedenen Künste bestimmt, die aus den als ‚unmündig‘ beschrie-
benen Bürgern ‚mündige‘ machen sollen. Mit Blick auf Kunst und Literatur wird die Geschichte oft
so erzählt, dass im Zuge des Übergangs vom frühaufklärerischen Rationalismus zur Empfindsam-
keit auch die moralische Verpflichtung nach und nach einer Autonomieästhetik gewichen sei, die
der Kunst einen in sich selbst liegenden Wert zuerkennt und sie so von allen außerhalb ihres Sys-
tems liegenden Anforderungen frei macht. Diese Erzählung – so richtig sie aus der Makroperspek-
tive ist – hat aber ihre Tücken, weil z.B. die Programme der Weimarer Klassik letztlich auf einer
höheren Ebene doch wieder Bildungsziele verfolgen und Schiller nicht ohne Grund die Schaubüh-
ne als ‚moralische Anstalt‘ versteht. Außerdem setzt diese Sichtweise eine einigermaßen klare
Grenzziehung zwischen den Epochen voraus, die längst nicht mehr haltbar ist. Indem die Loslö-
sung der Kunst von moralischen Aufgaben häufig als Befreiungsschlag aufgefasst wird, der erst
das moderne Kunstverständnis hervorbringe, übersieht ein ohnehin selektiv auf das späte 18.
Jahrhundert konzentrierter Kanon, dass auch diese ‚Emanzipation‘ nur durch die Umstellung auf
den Begriff der Moral als zentrales Moment des Leitdiskurses möglich geworden ist.
Die Omnipräsenz dieses Begriffs macht es nötig, näher zu beleuchten, welche konkreten Folgen
die Ausrichtung einer ganzen Gesellschaft auf Moral in den verschiedenen Bereichen hat. Der
Blick auf die Aufklärungsdebatten zeigt, dass es hier keine einfache Antwort gibt, sondern dass
die Aufklärer über verschiedene Lösungsstrategien erst diskutieren. Die Verpflichtung auf Moral
wirft Probleme auf, die die späteren Entwicklungen bedingen. Während am Anfang des Jahrhun-



ArtHist.net

2/9

derts mit rationalistischen Moralkonzepten argumentiert wird, die eine offenkundige Belehrung
des Publikums zulassen – sei es durch philosophische oder andere theoretische Schriftwerke, sei
es durch Dichtung und allegorische Bildkunst mit expliziter Ausdeutung –, setzt sich mit der
Rezeption der moral-sense-Theorien und durch die Kunsttheorie Johann Jacob Breitingers schritt-
weise die Auffassung durch, man müsse die breite Masse zum Selbstdenken und zur eigenständi-
gen Urteilskompetenz bringen, womit explizite Belehrungen ‚von oben herab‘ nicht mehr vereinbar
sind. Wenn freilich Moral¬didaxe nicht mehr auf einen Lehrsatz zurückgeführt werden kann, son-
dern zu einer abstrakten und impliziten Aufgabe wird, entbrennt erst recht die Debatte um das
Erreichen moralischer Wirkungen, die schließlich nur von der Oberfläche und nicht substantiell ver-
drängt werden darf. Paradigmatisch ist hier Lessings Konzeption des Mitleids zu sehen, die zug-
leich verdeutlicht, welch gravierende Konsequenzen die Diskussion und Antizipation von morali-
schen Wirkungen für die ästhetischen Organisationstrukturen von Kunstwerken und Literatur hat.
Die Jahrestagung geht vor diesem Hintergrund von der Prämisse aus, dass die zentrale Bedeu-
tung von Moral nicht nur auf den zahlreichen Ebenen gesellschaftlicher und ästhetischer Diskurse
verschiedene Gesichter aufweist, sondern dass sich darüber hinaus – gerade auch in zeitlich-his-
torischer Hinsicht – eine Pluralität unterschiedlicher Moralkulturen ausbildet. Dahinter steht die
Beobachtung, dass Moral diskursiv überall präsent ist und es gesellschaftlich zum guten Ton
gehört, dass moralisches Verhalten gezeigt und in diesem Sinne bewusst ‚gelebt‘ wird, etwa durch
die gemeinsame Kunstgenuss und dessen kritische Beurteilung – sei es im direkten persönlichen
Kontakt (Geselligkeit), im Briefverkehr oder in Form einer kritischen Öffentlichkeit, wie sie in den
Journalen der Zeit entsteht. Schließlich ist man im 18. Jahrhundert bestrebt, den Zugang zur Dis-
kussion über moralische Fragen möglichst vielen Menschen zu ermöglichen, weshalb in den Mora-
lischen Wochenschriften eben nicht nur Gelehrte über Moral sprechen. Vielmehr werden gezielt
Dialoge und Briefe abgedruckt, die authentische oder fiktive Verfasser ohne akademischen Hinter-
grund und vor allem auch Verfasserinnen haben. Darüber hinaus impliziert der Begriff der ‚Kultur‘
den für das aufklärerische Weltbild zentralen Gedanken, dass Moralität ein Garant für Kultiviert-
heit und zivilisatorischen Fortschritt ist. Aus diesem Grund ist moralische Urteilskompetenz eng
verbunden mit der Fähigkeit zum kritischen Denken überhaupt, weshalb musische Bildung letzt-
lich das Moralbewusstsein zu schulen in der Lage sei. Dem steht freilich recht früh bereits die The-
se entgegen, dass Moralität als etwas Angeborenes durch Zivilisation erst gefährdet wird, was
sich in der Aufwertung ‚naiver‘ bzw. ‚barbarischer‘ Kulturen nieder-schlägt, die wie im Fall der
Geschichte von Inkle und Yariko auf einmal moralischer sein können als die der zivilisierten Euro-
päer. Der Bezug auf Moral wird so zum zentralen Element, aufgrund dessen sich die westeuropäi-
schen Gesellschaften definieren und sich sowohl zeitlich von früheren Kulturen wie auch topogra-
phisch von den ‚Wilden‘ anderer Kontinente abzugrenzen versuchen.
Aufgrund der skizzierten Bedeutung der Moral für das 18. Jahrhundert sowie der Komplexität des
Phänomens erscheint es nahe liegend, dem Begriff in seiner Gesamtheit im Rahmen einer DGE-
J-Jahrestagung nachzugehen. Neben makroperspektivischen Überlegungen zur Funktion und Stel-
lung des Moraldiskurses im 18. Jahrhundert (Sektion 1) sollen exemplarische Studien Raum fin-
den, um das Feld möglichst umfassend zu beleuchten. Dabei gilt das Interesse sowohl den philo-
sophischen und theologischen Grundlagen (Sektion 2) als auch dem konkreten gesellschaftlichen
Niederschlag dieser im Bereich der Staatstheorien (Sektion 3), der Bestimmung der eigenen mora-
lischen Kultur im Vergleich mit anderen (Sektion 4) wie des gesellschaftlichen Miteinanders (Sekti-
on 5). Zudem gilt es sowohl die Frage nach der Möglichkeit von Kulturen der Amoralität (Sektion
6) als auch nach den spezifischen Kommunikationsstrategien zu stellen ist, die die Moralkulturen



ArtHist.net

3/9

ausbilden (Sektion 7). Schließlich widmet sich die letzte Sektion dem Anspruch der Aufklärung,
moralische Ziele auch durch Kunstproduktion zu verfolgen, indem die entworfenen theoretischen
Konzepte und praktische Umsetzungsversuche beleuchtet werden (Sektion 8).

Sektionen:
1. Moralkulturen im 18. Jahrhundert
Diese Sektion ist übergeordneten theoretischen Überlegungen zu Begriff und Rolle der Moral im
18. Jahrhundert gewidmet. Zu fragen ist insbesondere, aus welcher historischen Situation heraus
Moral für das 18. Jahrhundert von Bedeutung wird und wie der Abschluss dieses Leitdiskurses zu
bewerten ist. Dies betrifft einmal die zeitliche Verortung: Lassen sich Anfang und Ende überhaupt
einigermaßen konkret festlegen? Weiterhin ist aber auch zu fragen, welche makroperspektivi-
schen Ansätze, die die Einzelbeobachtungen der anderen Sektionen transzendieren, die prägnante
Rolle von Moral im 18. Jahrhundert erklären können (Ausdifferenzierung der Gesellschaft, Beginn
der Moderne, Sattelzeit-Theorie u.a.). Inwiefern lassen sich in dieser Zeit von Kulturen der Moral
sprechen bzw. welche übergeordneten Strukturen verbinden diese zu ein und derselben Kultur?

2. Moral, Ethik, Religion
Diese Sektion soll auf die philosophischen Schriften über Moral aus dem 18. Jahrhundert ein-ge-
hen  und  dabei  nicht  zuletzt  die  Interdependenzen  von  Moralphilosophie,  Ethik  und  Religion
beleuchten. Entsprechend der Virulenz des Themas gibt es zahlreiche Entwürfe hinsichtlich des-
sen, was Moral ist und welche gesellschaftliche Rolle ihr zukommen soll. Während ratio¬nalisti-
sche Ansätze noch stärker darauf setzen, dass moralisches Urteilsvermögen erlernt werden kann,
entsteht im Zusammenhang mit der moral-sense-Theorie auch die gegenteilige Auffassung. Sie
sieht moralische Kompetenz als etwas Angeborenes, das bestenfalls kultiviert werden kann. In
engem Zusammenhang damit steht die Diskussion über die Rolle der Religion, die einerseits inso-
fern zurückgedrängt wird, als sie ihren Sinn/Wert nun immer weniger in sich selbst hat, sondern –
im Sinne von Lessings Ringparabel – moralisch erst legitimiert werden muss. Andererseits spielt
gerade die intimere Ausübung von religiöser Praxis im Rahmen des Pietismus eine zentrale Rolle
für die Ausbildung moralischer Kompe¬tenz. Beide Entwicklungstendenzen differenzieren notwen-
dig zu einfache Säkularisie¬rungs¬auffassungen.

3. Der moralische Staat
Die Leitfunktion der Moral führt zu einem veränderten Verhältnis zwischen Individuum und Staat
und damit zu neuen politischen wie juristischen Konzepten. Im Gegensatz zum Absolu-tismus des
17. Jahrhunderts werden nun auch an den Herrscher moralische Anforderungen gestellt, die einen
‚guten‘  von einem ‚schlechten‘  Regenten unterscheidbar machen. Außer¬dem wird unter dem
Stichwort  der  Menschlichkeit  die  Reform des  Strafvollzugs  angestoßen,  deren  ‚menschliche‘
Bewertung der Hinrichtungsmethode durch die Guillotine nur die zugespitzteste Form bildet. In die-
sem Zusammenhang ist deshalb das Verhältnis von Moral und Gemeinwohl generell zu diskutie-
ren, sei es in Form von Staatskonzepten wie dem des aufgeklärten Absolutismus, sei es mit Blick
auf spezielle Fragen staatlicher Machtausübung beispielsweise im juristischen Bereich.

4. Moralkulturen – zeitlich und topographisch
Diese Sektion widmet sich dem Problem, inwiefern sich die westeuropäische Welt als einheitliche
Moralkultur von anderen zu unterscheiden versucht. Dabei kommen Abgren-zungen der eigenen
Kultur  als  ‚fortschrittlicher‘  gegenüber  denen früherer  Jahrhunderte  in  Frage,  allerdings auch



ArtHist.net

4/9

gegenüber den Gesellschaften der Eingeborenen jener unentdeckter Länder, die über Reiseberich-
te u. Ä. nach Europa dringen. Dabei ist insbesondere zu unter-suchen, welche Bilder von diesen
anderen Kulturen im Hinblick auf Moralität gezeichnet werden: Handelt es sich um ‚barbarische‘
Völker, die völlig unmoralisch leben oder gerade um das Gegenteil, um eine unverfälschte ‚ur-
sprüngliche‘  Lebensweise,  die  der  zivilisierten  immer  überlegen ist?  Welche Konzepte  liegen
dazwischen?
Zweitens ist die Frage nach innereuropäischen Moralkulturen zu stellen. Auf der einen Seite lässt
sich mit Paul Hazard um 1700 der Beginn eines gemeinsamen europäischen Denkens ansetzen,
das den für die Universalität von Moralfragen so wichtigen stets unabgeschlossenen Prozess kriti-
schen Denkens in Gang setzt. Auf der anderen Seite weisen allein die philosophischen Moraldis-
kurse im 18. Jahrhundert in den verschiedenen europäischen Ländern unterschiedliche Schwer-
punktsetzungen auf, die interdisziplinär und kompara¬tistisch auszuloten sind. Eine für die Moral-
diskussion relevante Mentalitätsgrenze dürfte nicht zuletzt zwischen Nord- und Südeuropa verlau-
fen, wobei sowohl die jeweilige konfessionelle Prägung der kulturellen Rahmenbedingungen als
auch der mit der Antikerezeption eng verknüpfte Italiendiskurs von Bedeutung ist.

5. Moral im Alltagsleben
Moral  im Alltagsleben erstreckt sich einerseits auf die Etablierung bestimmter Praktiken,  die
moralbildend wirken sollen bzw. dazu führen, dass Moral tatsächlich ‚gelebt‘ wird. Dabei dürfte
das gemeinsame Lesen von Moralischen Wochenschriften und ähnlicher Publikationen einschläg-
ig sein, aber auch gesellschaftliche Praktiken wie lebende Bilder oder Geselligkeit im Allgemeinen.
Anderseits ist aber auch das Phänomen zu berücksichtigen, dass sich die Moral zunehmend indivi-
dualisiert und verinnerlicht wird, etwa in dem Sinne, dass sich die Reinheit einer Jungfrau nun
auch auf ihre Seele erstreckt. Geschlechterübergreifende Freundschaften wer¬den möglich durch
das Vertrauen auf das von Geburt an vorhandene und nur zu kultivierende Moralgefühl des Einzel-
nen. Hier sind entsprechend auch Fragestellungen zu verorten, die das Verhältnis von Moral und
Liebe, Freundschaft, Ehe oder Familie betreffen. Insbesondere muss hier auch auf das Selbstver-
ständnis der verschiedenen gesellschaftlichen Schichten, vor allem des Bürgertums, eingegangen
werden, das diese veränderten Familien- und Freund¬schaftsstrukturen wesentlich initiiert.

6. Amoralität als Herausforderung der Moralkultur
Mit der Profilierung von Moral als Leitdiskurs geraten notwendig auch die Alternativen von Moral
in den Blick, die einerseits in Abgrenzung zum Moraldiskurs des 18. Jahrhunderts, andererseits in
Verschränkung mit ihm zu betrachten sind. Dazu gehört nicht nur vor dem Hintergrund des (bür-
gerlichen) Moralbegriffs jetzt gerade in Deutschland stark kritisierte französische Tradition von
Libertinage und Galanterie. Das 18. Jahrhundert kennt im Rahmen von Rokoko und Anakreontik
auch eine Kultur der erotischen Anzüglichkeit, nicht zuletzt in der Malerei (Fragonard, Baudouin),
die von ihren Kritikern als unmoralisch abgelehnt, von ihren Verteidigern aber in die Moralerzie-
hung integriert wird, wie das Beispiel Wieland zeigt. Nicht zuletzt sind eine Reihe von pornographi-
schen Texten überliefert und der Verlust weiblicher Tugend wird ein beliebtes literarisches Motiv
(Richardson, Choderlos de Laclos). Außerdem kommen Moral und Amoral um 1800 vermehrt in
der Figur des edlen Räubers zusammen und bilden damit eine diskussionswürdige Spannung.

7. Kommunikationsweisen der Moral
Das 18. Jahrhundert ist durch den Aufstieg einer Reihe von neuen Medien gekennzeichnet, die
ihrerseits eine neue Sprache ausbilden, die wesentlich zur Etablierung von Moral als Leitvorstel-



ArtHist.net

5/9

lung beiträgt. Zu untersuchen wären diese Kommunikationsstrategien im linguisti-schen, kultur-
wissenschaftlichen und medientheoretischen Sinne: Wie wird über Moral kom-muniziert, in wel-
chen medialen Zusammenhängen und welche distinkten Kommuni¬kations-weisen bildet sie sich
hier aus? Wodurch zeichnet sich ‚moralisches‘ Sprechen aus? Darüber hinaus gilt es aber auch
den Zusammenhängen mit anderen Diskursen nachzugehen: Wie verhält und verändert sich mora-
lisches Sprechen im Kontext von Rationalität, Vernunft und Empfindsamkeit, Aufrichtigkeit, Gründ-
lichkeit oder Anstand? Inwieweit erstrecken sich diese Kommunikationsweisen auf bestimmte
Zielgruppen (Gelehrte vs. Ungelehrte, Erwachse¬ne, vs. Kinder, Frauen vs. Männer usw.)? Welches
Verhältnis besteht zum kritischen öffentlichen Diskurs bzw. zu aufkommenden ‚gelehrten Polemi-
k‘?

8. Moral in ästhetischer Theorie, Literatur und Künsten
Dass ihre moralische Wirkung die Kunst legitimiert und der Anspruch deshalb sein muss, mög-
lichst viele Menschen mit ihr in Kontakt zu bringen, ist einer der Gemeinplätze der Aufklärungsfor-
schung. Selten wird allerdings danach gefragt, welche konkreten Strategien die ästhetische Theo-
riebildung entwirft, um dieses Ziel umzusetzen. Von Interesse sind dabei nicht nur Ausmaß und
Ausprägung, die die Umsetzung moraldidaktischer Ziele innerhalb ästhetischer Theoriebildung
annimmt. Zu diskutieren ist darüber hinaus, welche Entwick-lungen sich in dieser Hinsicht im Lau-
fe des 18. Jahrhunderts ergeben – etwa im Hinblick darauf, bis zu welchem Grad das Publikum
die moralische Belehrung als solche wahrnehmen darf oder sie implizit vermittelt werden muss
und welche Rolle solche Aspekte in der Herausbildung von späteren Konzepten wie dem einer
autopoetischen Kunst spielen.
Es soll auch an konkreten Beispielen gezeigt werden, inwiefern es besondere Formen, Gattungen
und künstlichere Mittel gibt, die der moraldidaktischen Programmatik besser gerecht werden als
andere und daher stärker frequentiert werden. Mit Blick auf die Literatur wäre dabei besonders an
den Bereich der Lehrdichtung zu denken, während die bildende Kunst etwa mit allegorischen Dar-
stellungen arbeitet. Allerdings findet im Laufe des 18. Jahrhunderts im Rahmen der Internalisie-
rung der Moral auch eine Abkehr von solchen offensichtlichen Strukturen statt, ohne dass der
moralische Anspruch aufgegeben würde. Welche Strategien werden hier in den verschiedenen
Künsten entwickelt, um dem Problem gerecht zu werden? Setzen sich diese Strategien nachhaltig
durch oder kehrt die Spätauf¬klä-rung – in Abgrenzung von den klassischen und frühromanti-
schen Positionen – sogar wieder zu expliziteren Methoden der Moralvermittlung zurück?

Prof. Dr. Lothar van Laak
Dr. Kristin Eichhorn
Neuere deutsche Literatur und Allgemeine Literaturwissenschaft
Fakultät für Kulturwissenschaften
Universität Paderborn
Warburger Str. 100
D-33098 Paderborn

Exposés (im Umfang von 300 Wörtern) zu einem Vortrag von 20 Minuten Länge senden Sie bitte
zusammen mit einem kurzen CV (1 Seite) bis zum 30. Juni 2017 an:

Lothar.van.Laak@uni-paderborn.de
keich@mail.uni-paderborn.de



ArtHist.net

6/9

---

Deutsche Gesellschaft für die Erforschung des 18. Jahrhunderts
Annual Conference Moral Cultures
(Paderborn, September 19-22, 2018)

Hardly any term is as ubiquitous during the 18th century as the term ‘morale’. For Niklas Luhmann
the ‘universalization of moral demands’ is a pivotal trigger in the ongoing transformation of socie-
ty from stratified to functional differentiation: It forces back religion’s dominance, gives way to
those new pedagogical (e. g. Pestalozzi, Weiße), psychological (Erfahrungseelenkunde) and politi-
cal or juridical concepts (democracy, theories of penalty) that modern societies are based on.
Furthermore, the omnipresence of morale is intertwined with the way an aspiring bourgeoisie defi-
nes itself and its educational values in opposition to nobility (see Carl Friedrich Bahrdts Handbuch
der Moral für den Bürgerstand, 1790).
In addition to these social developments, morale is also the key element of the 18th-century aes-
thetic discussion since arts and literature aim at transforming uneducated masses into responsib-
le and mature citizens who are able to tell right from wrong, and therefore make useful members
of society. This is even true of concepts like that of Autonomieästhetik around 1800. Schiller’s
classical approach still sees theatre as an institution of morale (moralische Anstalt), although the
aesthetic ideals of both Weimarer Klassik and Romanticism have often been set apart from those
of the Enlightenment.
Morale’s domination of both academic discourse and everyday life during the 18th century, its
forms and consequences need to be studied thoroughly in order to truly understand the culture of
the time. In fact, contemporary debates show that there is no simple answer to the question of
morale in the 18th century itself. On the contrary, the need to include morale into every aspect of
life causes a number of problems. For example, it remains unclear what specific measures are to
be taken in order to facilitate the moral education of the people. In the early 18th century, most
scholars choose a rational approach. Such an approach leads to the ascent of literary genres that
offer an explicit lesson or advice to the reader, just like the ‘morale’ of the fable, one of the most
popular genres at the time. During the 18th century this rational approach draws more and more
criticism. The philosophy of moral sense, as an alternative, establishes the ideal of an integral edu-
cation that enables individuals to judge for themselves, not having to rely on a set of ‘lessons’
they were given by an academic elite. Now, having an explicit morale at the end of a literary text is
even considered hurtful to the goal of making the reader a better person – not only because reali-
ty is too complex to capture everything a person has to know in a single sentence, but also becau-
se a mature audience, the one the Enlightenment wants to create, will not appreciate being spo-
ken to as children who know nothing of the world. Once the discussion reaches this point, of cour-
se, even more attempts are made to solve the conflict. As long as giving up the goal of moral edu-
cation altogether is not an option, which it finally will be around 1800, the ‘problem of morale’
remains central giving way to what can be called the different ‘moral cultures’ the conference
would like to explore.
The term ‘moral culture’ refers, on the one hand, to the fact that the question of morale in the 18th
century is not just an academic or aesthetic problem, but defines large parts of everyday life.
People read moral weeklies and find joy in extending and constantly questioning their faculties of
judgment. Behaving morally is a requirement for anyone who wants to be part of society; critique
becomes a matter of public interest. Bon ton requires a certain amount of display of one’s morali-



ArtHist.net

7/9

ty, which is truly to be lived through joined enjoyment and critical assessment of art – whether in
the direct personal contact of family life or reading societies or, at more distance, in writing (let-
ters, public journals etc.). Using the term ‘culture’ also implies that morale is an essential require-
ment for cultivated existence and the progress of civilization – a crucial general idea of the Enligh-
tenment’s worldview. For this reason moral judgment is seen to be a predicament of critical judg-
ment as such, so aesthetic education becomes a relevant basis of moral schooling. Of course, the-
re is the opposite point of view we can see in story of Inkle and Yariko about the ‘barbarian’ who
has higher moral standards than the civilized European. This story illustrates that morality is
something one is born with and faces the danger of being lost in the course of civilization. These
opposite views both show how western societies use morale to define themselves in contrast to
‘naïve’ cultures that either existed in the past or that are found in other regions of the earth in the
course of the discovery and the conquest of new continents.
On the other hand, we emphasize the plural of ‘morale cultures’ to accentuate that the central
function of morale not only comes along with many different shapes on the numerous levels of
social and aesthetic discourse but furthermore develops a plurality of distinct moral cultures. The
reason for this is primarily that the 18th century aims to make access to moral discussion availab-
le for a great amount of people. Not only scholars get to voice their thoughts in moral weeklies
but also ‘common’ folks and especially women, represented in dialogues and letters by authentic
or fictional authors.
The 2018 Annual Conference of the German Society for Eighteenth Century Studies (DGEJ) wants
to provide scholars in relevant fields with the opportunity to take the importance of morale during
the 18th century seriously, and initiate an intense ongoing discussion about the complexity of the
phenomena which we believe will prove to be extremely fruitful for future studies. The following
eight sections offer suggestions and potential research questions to inspire proposals for the con-
ference.

Sections:
1. Moral Cultures in the 18th Century
This section gives room for major theoretical reflection on morale, both on the term and its speci-
fic role in the 18th century. Papers can address the particular historical background which leads
to the ascent of morale as a crucial concept of discourse or raise the question when, how and
why this phase comes to an end. What other macro-level theoretical concepts are useful to descri-
be or elaborate the individual potential outcomes of the other section (e. g. Luhmann’s differentia-
tion of society, beginning of modernism, Sattelzeit). What does it mean to use the term ‘moral cul-
tures’? Which distinct cultures of morale can be found? Which are the underlying similarities that
suggest the existence of only one moral culture or a superstructure that brings the different versi-
ons of morale cultures together?

2. Morale, Ethics and Religion
This section gives room to discuss works of philosophy and theology on morale from the 18th
century and to highlight interdependences between moral philosophy, ethics and religion. Since
the topic is vivid there are numerous reflections on the concept of morale and its role in society.
While rationalistic approaches tend to claim that moral judgment can be taught and learned, the
theories of moral sense see morale as something every individual has a natural understanding of
which can only be cultivated or protected from disfiguration. The importance of religion is now
based on its moral achievements (as in Lessings Nathan der Weise). An intimate practice of religi-



ArtHist.net

8/9

on outside the church comes into practice (Pietism) in close relation to questions of morale. Both
of these developments help overcome simplified theories of secularization during the Enlighten-
ment.

3. Morale in Politics and Law
The leading function of morale results in a different relationship between individual and govern-
ment,  reflected in new political and juridical concepts. In opposition to absolutism, the most
important form of government in the 17th century, the ruler now has to meet certain moral stan-
dards to be seen as a ‘good’ head of state. In other countries, the concept of monarchy is elimina-
ted altogether – sometimes successfully like in the foundation of the United States, sometimes
only  temporarily  like  in  France.  The moment  former  subjects  are  considered humans,  more
humanitarian forms of punishment are discussed (the best-known example is, of course, the guil-
lotine). We invite scholars to discuss the various aspects of morale and public welfare in all fields
of political or legal reforms as well as constitutional aspects.

4. Moral Culture – Time and Place
This section wants to explore the nature of a western moral culture in comparison and in oppositi-
on to other moral cultures that can be situated in the past (Ancient Greek, Middle Ages) or on diffe-
rent continents the civilized world gets to read about in the accounts by travelers that flood the
book market. Attention should be paid to how the ‘barbarian’ or ancient cultures are described in
terms of morale: Are they immoral people or just the opposite representing an unadulterated way
of living that is always superior to more progressive societies? What concepts lie in-between?
In addition, we have to ask whether there really are uniform western moral cultures or if the same
procedures of delineation can be found inside the western world, e. g. between different European
countries or between Europe and the western societies on the American continent. On the one
hand, Paul Hazard observes the emerge of a mutual European thinking around 1700 when the
never-ending process of critical thinking, which is so crucial to questions of morality, comes put
into motion. On the other hand, the philosophical discussions of morale during the 18th century
alone each have a different focus that has to be taken into consideration. An important frontier of
mentality (and there are certainly others that are less talked about) surely runs between the north
and the south of Europe. There is, for instance, the specific aura of Italy where many artists go to
get in touch with the Ancient World or the Renaissance.

5. Morality in Everyday Life
On the one hand, this section explores the establishment of strategies to secure moral’s place in
everyone’s life and promote moral behavior on a daily basis, such as joined reading of moral week-
lies and other publications of the sort but also common practices like living pictures or social
gatherings in general. On the other hand, a growing individualization and internalization of morale
takes place, e. g. in the sense that a virgin’s purity now includes her soul. Friendships between the
sexes are made possible by the faith in every human’s natural moral sense; other research areas
include the relation between morale and love, marriage and family. They have to be considered in
the light of the various social classes for it is the bourgeoisie which plays an important part in ini-
tiating these altered concepts of family and friendship.

6. Immorality
As morale becomes an omnipresent and, seemingly, omnipotent factor, alternatives to this domi-



ArtHist.net

9/9

nance gain importance. They are in part created in direct opposition to the discourse of morale
but also intertwined with it. There is, for example, the culture of libertinage and gallantry, which
has been heavily criticized from the bourgeois standpoint, or the erotically teasing artworks of
Rococo (see the paintings by Fragonard and Baudouin) and Anacreontic that are no less stigmati-
zed as immoral although their defenders, like Christoph Martin Wieland, deliberately see them as
way of a more effective moral education that does not only build on denial and sanctions. Even
pornography begins to bloom with the expansion of the book market and the loss of female virtu-
es becomes a popular literary motif (Richardson, Choderlos de Laclos). Furthermore, there is the
moral bandit as another example of how morale and immorality are brought together.
7. Communication and Morale
In the 18th century the rise of new media also established a new, more intimate, language to com-
municate in, which plays its own part in making morale a central discourse of the time. This secti-
on focusses on strategies of communication through the eyes of linguistics, cultural or media stu-
dies. How do people communicate about morale? Where and in what way does this communicati-
on take place? What is ‘moral communication’? Papers can also relate these concepts to questi-
ons of common sense, rationality, sentimentalism, honesty, thoroughness or decency, ask to what
degree they aimed at specific groups (educated/non-educated, adults/children, men/women etc.)
or highlight their role in public critique and (scholarly) polemics.

8. Moral Aesthetics
Art in the 18th century is often defended by the argument that it has a moral value, so one of the
key goals of the Enlightenment is to make it available for a large number of people. But what
exactly are the strategies artists, writers and thinkers come up with to ensure moral education by
means of art really does succeed? Is a literary text supposed to make its goal visible or must it be
hidden in order to reach reluctant readers? How does moral education work in the visual arts and
in music? In addition to these general questions papers can also address genres or topics that
become popular because of their acclaimed moral value.

Prof. Dr. Lothar van Laak, Dr. Kristin Eichhorn
Neuere deutsche Literatur und Allgemeine Literaturwissenschaft
Fakultät für Kulturwissenschaften
Universität Paderborn
Warburger Str. 100
D-33098 Paderborn

Please send your abstract (about 300 words) for a 20-minute paper, along with a short CV (1
page), until June 30 2017 to:

Lothar.van.Laak@uni-paderborn.de
keich@mail.uni-paderborn.de

Quellennachweis:

CFP: Moral Cultures (Paderborn, 19-22 Sep 18). In: ArtHist.net, 18.05.2017. Letzter Zugriff 11.01.2026.

<https://arthist.net/archive/15586>.


